تم تدميل الكتاب من موقع الدراسة الجزائري www.eddirasa.com



#### مقدمة الكتاب

إن تدريس مادة الفلسفة يحتاج إلى آليات ومهارات وتقنيات خاصة للتمكن من السنها للتلاميذ، ونحن اليوم في حقيقة الأمر أمام تحدي كبير للوصول إلى الأهداف الأساسية لتدريس هذه المادة خصوصا وأنها مادة مهمة جدا أمام مستقبل الطالب، فهذه المادة هي التي تجعل منه الصحفي ناجح و المحامي المتمكن والسياسي المحنك والأستاذ الفيلسوف.

مطبيعة مادة الفلسفة بما أنها أم العلوم تحتم علينا من وضع أسس ومناهج دقيقة حدا و لها أهداف راقية جدا حتى يستطيع طلبتنا من تجاوز مختلف الصعوبات إن لم نقل المحن التي تواجههم في هذه المادة خصوصا في ظل تطبيق مبدأ المقاربة بالكفاءات التي تحاول من خلالها أن نجعل الطالب محور العمل التعليمي وهذا الس بالأمر الهين؛ أن تعلم التلميذ كيف يفكر ويتأمل ويبحث عن الحل أي أن تحوله إلى ناقد وباحث وتزرع فيه روح المقارنة والاستندلال والاستنتاج والنقد.

وحتى نستطيع أن نرقى في تدريس ودراسة هذه المادة يجب أن نشير إلى نقطتين الساسيتين هما في حقيقة الأمر المحورين والركيزتين المهمتين.

فالمحور الأول هو الأستاذ والمحور الثاني هو الطالب، ويمكن طرح الإشكاليات التالية حول المحورين؛ الأستاذ والطالب:

- أولا- ما هي الصعوبات التي يتلقاها أستاذ مادة الفلسفة في تدريس هذه المادة ؟ وما هو الأداء الذي يجب أن يكون عليه الأستاذ ؟ وما علاقته في سقيه للروح الفلسفية لدى الطلاب ؟ وهل هناك علاقة بين الأستاذ ورغبة الطلاب في المادة ؟ كرف يمكن للأستاذ أن يعلم ويلقن الطلاب روح التفلسف ؟ وها هذا الأمر ممكن لم مستحيل لأنه يرجع إلى عوامل ذاتية وموضوعية ترتبط بالطالب ؟

- ثانيا- ما هي الإشكاليات التي تعيق الطلاب على استيعاب وفهم مادة الفلسفة "



### جميع حقوق الطبع محفوظة للمولف

رقم الإيداع القانوني: 3410-2008

ردمك: 1 - 81 - 852 - 978-9947

#### العنوان:

حي 360 مسكن، شارع الإخوة عيسو عمارة ج24 بن عكنون - الجزائر -

#### الهاتف:

062 86 28 35 090 87 72 97

كيف نصنع الأستاذ الفيلسوف؟ وهل هناك علاقة وطيدة بين المستوى الفلسفي للأستاذ والروح الفلسفية لدى الطالب ؟ ﴿ وَهُمُ مُنَّاكُ مُنَّاكُ مُنَّاكًا مُنَّاكًا الْمُعْمَالًا الْمُعْمَالًا

لماذا لم نستطيع تجاوز مقولة الطلاب " القلسقة هي أصعب المواد " ؟ وهل هذا الطرح سليم بالنظر إلى طبيعة المادة أو غير ممكن بالنظر إلى الأهداف التربوية التي نريد الوصول إليها ؟

وللإجابة عن تلك الانشغالات كان هذا العمل الشامل في مادة الفلسفة، وهؤ عبارة عن أربعة أعمال في عمل واحد، فثلاثة أعمال نظرية توجيهية وعمل تطبيقي يلقن الطالب تقنيات تحليل المقالات والنصوص الفلسفية ويعطيه المادة الخام للعمل الفلسفي. ويهم بالله را يعمل أن التعمل الفلسفي.

- ♦ فالعمل الأول يشمل على نصائح وإرشادات تربوية تحت عنوان" كيف نتعامل مع البكالوريا ؟ " إلى المساوع إليه و و عليه و الما و البكالوريا ؟ " إلى الما هذا
- العمل الثاني فهو عبارة عن توجيهات تقنية تربوية عملية فلسفية مهمة للطلاب تجعلهم يتمكنون من اكتساب طرق العمل الفلسفي تحب عنسوان " تقتيات وه هارات اكتساب الروح الفلسفية ". مسال مع داما المعملا
- ◄ والعمل الأخير وهو الأهم بالنسبة للطالب يشمل على الجانب التطبيقي حيث

الأستساد: قاضي هشام

الدراسة الجزائري www.eddirasa.com

إن هذا العمل يعتبر من الأعمال النادرة في مادة الفلسفة لأنه بكل بساطة استطاعت من خلاله لجنة التأليف أن تجمع فيه مختلف التقنيات والمهارات التي من شأنها أن تساهم في رفع مستوى تناول هذه المادة، وربما يعتبر هذا العمل الأول من نوعه الذي يجمع بين فلسفة تدريس ودراسة مادة الفلسفة، وبين الجانب التربوي والتعليمي و التوجيهي في المادة.

كما أنه يعد الكتاب الوحيد الذي يتناول طرفي ومحوري العمل التربوي وهما الأستاذ والطالب. فالقارئ لهذا الكتاب سيدرك بأن فائدته ليست للطلاب فقد بقدر \_ ما يستقيد منه الأساتذة أيضا فهناك قسم خاص بالأساليب الإبداعية لتدريس مادة الغلسفة و هو القسم الرئيسي الذي يوجه للأساتذة.

وحتسى تكون هناك فائدة أكبر لقارئ هذا الكتاب فكرنا بأن نجعل في مقدمته بعلاقة خاصة تقوم بالتعريف بالكتاب، كما أنها توجه القارئ في كيفية التعامل معه و الاستفادة منه.

## أولا: لماذا قدمنا الجانب التربوي- نصائح لطلبة البكالوريا- ؟

إن دورنا كأسائذة لا يكمل في مجرد تقديم المعلومات أو الدروس بل أيضا في ترجيه الطلاب توجيها تربويا بيداغوجيا، بل إن طلابنا اليوم في حاجة إلى المسائح واهتمام بجانبهم التقني العملي أكثر من شيء آخر، فقد تجد المادة السعرفية ولكن قد لا تجد التوجيه والنصح الكافى ولهذا ننصح طالبنا الأعزاء من أن ينتاولوا القسم الذي يحمل عنوان "كيف نتعامل مع البكالوريا" حتى يبنوا صورة سليمة عن كيفيات العمل المنظم والدقيق والذي من شأنه أن يقودهم إلى النجاح وبر الأمان ، وحتى تستفيد منه عزيزي الطال عليك إ

# السيل فعي القاسه

# ثلاثة عشر نصيحة توجيهية خاصة بمادة الفلسفة

- ا لا تقل بأنني لا أستطيع أن أدرس أو أتمكن من مادة القلسفة، بل قل إنها
   مادة كباقي المواد تحتاج فقط إلى عناية خاصة.
- المنال هو على يقين بأن ما يقال حول مادة الفلسفة بأنها مادة صعبة المنال هو مجرد كلام العموم من الناس لا أساس له من الصحة فكل ما في الأمر أن جاهل الفكرة عدوها.
- ا لا تنس أهمية هذه المادة في التأثير على المعدل العام للبكالوريا، فلا تهمش الله مادة تمتحن فيها في البكالوريا مهما كان معاملها وأهميتها.
- ا لا تياس في بداية المشوار، أى عند ضعفك في المراحل الأولى عند دراسة مادة الفلسفة بل لا بد من يزيدك ذلك عزما وإصرارا.
- ا لا بد لك من تنظيم الوقت جيدا، وتنظيم العمل برزاتة عند تناولك لهذه المادة، ولابد لك من تعطيها الوقت اللازم والكافي.
- المسلط الفكري لا للحفظ الخام. المسلم المسلم
- " حاول أن تستفيد جيدا عند شرح أستاذك للدرس، ولا تخجل من السؤال، أو من طلب إعادة الشرح فالخجل هذا لا ينفعك في شيء.
- ا لا تترك الإشكاليات تتراكم عليك بن أبدأ العمل منذ البداية ولا تؤجل عمل البوم للغد.
- الا بد لك من أن تتمكن من جميع الإشكاليات ولا تقل بأن هذه الإشكالية غير
   مهمة ولا تأتي في الامتحان.
  - ااا حاول أن تستعين بالمراجع والكتب الخارجية.

## □ □ □ □ □ □ □ □ □

- ♦ قراءته جيدا وبتأني وحاول أن تطبق ما يطلبه منك.
- ♦ ركز جيدا في النقاط الأساسية التي يحذرك من الوقوع فيها.
- ◄ لا تقل بأن الجانب التربوي غير مفيد.
- 🕹 نظم عملك وفق للنصائح الدالة فيــه.

## ثانيا- كيف يستفيد الطلاب من الجانب التطبيقي؟

نحن نعلم جيدا أن هم الطلاب من الكتب الخارجية هو المقالات والنصوص المفتوحة الجاهزة على طبق من ذهب. ولكم ما بعد ذلك ؟ هل المقالات الجاهزة هي الحل الوحيد لصناعة تمكن الطلاب ؟ الإيجابية طبعا لا فنحن بتحليل المقالات والنصوص في مثل هذه الكتب نضع الطلاب في الطريق السليم ونساعدهم على فهم القضايا الفلسفية لا أن نعلمهم الإتكالية والاعتماد على الغير، ولهذا أدعو من كل الطلاب أن يعلموا بأن المقالات الجاهزة هي ليست حلهم التمكن من المادة بقدر ما تدعم نموهم الفكري ونضجهم الفلسفي. وأنصحكم هنا أعزائي الطلبة أن لا تتعلموا من المقالات الجاهزة الاعتماد على الغير بقدر ما تجعلوا منها وسيلة المحاكاة القضايا الفلسفية.



CAL BUYER THE CALL SHE WAS A SECRETARION OF THE SEC

## كيف نتعامل مع البكالوريا ؟

السيافتي الفاسلة

الما يمكن لذا أن ننجح في البكالوريا ؟ وما هي السبل الناجحة والطرق المالية للتعامل مع أسئلة البكالوريا ؟ لماذا هذا التخوف الكبير نحو امتحان المالوريا ؟ ما أسباب الإخفاق في شهادة البكالوريا ؟ وما هي سبل النجاح ؟

المالة جوهرية وأساسية يطرحها كل من يشغل باله امتحان شهادة البكالوريا الله و أولياء، والكل يبحث عن حلول لها وعن جسور صلبة يمكن من خلالها حدد العقبة ومن خلال هذا الجزء البسيط من الكتاب نضع زبدة النصائح الله من خلالها يكتسب الطلاب بعض المهارات والأساليب التي تتمكنهم من المادل مع هذه التجربة المهمة بنجاح ،

# ما مي شهادة البكالوريا ؟ إلى المناسب على المناسب وعلى با

الحلقة التي تفصل بين الدراسة الثانوية والدراسة الجامعية، فهي إمتحان الاستحانات التي سبق لأي طالب وأن مر عليها، وما يميزها عن باقي الاستحانات الها تجري في ظروف خاصة وتأخذ بعين الاعتبار نتائجها على أنها المحدد النهائية لتقييم مستوى الطالب، وعلى يدها يتم السماح للطالب بالوصول الحامعة لاتمام الدراسات العليا.

# والمالات الجديدة البكالي السنائي المنافقة المناف

مل وجب تعظيم امتحان شهادة البكالوريا إلى درجة كبيرة ؟

ا روب علينا أن نعظيم شهادة البكالوريا، فهي لا تحتاج إلى كل هذا التعظيم لل مداح إلى كل هذا التعظيم لل مداح إلى المتمام أكثر من كثرة الكلام عن التعظيم، فرؤية الأشياء بصورة للمدنا صوابنا ويشل تفكيرنا ويعجز إرادتنا، أما الاهتمام يزيد في إرادتنا المدن الثلة بانفسنا، فأدعوا كافة الطلبة بأن ينظروا إلى البكالوريا على أنها

# السيل فتي القدامة ا

11- لا بد لك من أن تكثر من العمل في البيت وذلك بحل مقالات وتحليل نصوص فلسفية بجدية وحاول أن تقدمها لأستاذك ليقيمها لك.

12- لا تتهاون بالحصص التطبيقية الرسمية فهي من يلقتك مهارات التحليل وعلاج مختلف القضايا الفلسفية.

13- أحفظ جيدا هذه النصائح ولا تضيعها وحاول أن تعمل بها.



8

# امتحان عادي لا غير. المام الما

## مسا هدو مدى النجاح في البكالوريا ؟

بعد كل جد يكون هذاك نجاح، وبقدر الجهد ننال مرادنا، ومن أراد العلى سهر الليالي. إذن فإمكانية النجاح تعود إلى قدر الجهود المبذولة مع توفيق الله تعالى فأي شخص يمكنه أن وينجح بشرط إن أراد ذلك وإرادة ذلك تكون بالعمل ثم العمل، ويجب الاشارة هنا أنه لاا يمكن التنبؤ بالنجاح أو الفشل قبل الانطلاق في العمل لأنه إذا تتبأنا بالفشل فقدنا الثقة بالنفس وهي أهم شيئ يقود إلى النجاح. وإذا نتبأنها بالنجاح بصفة مطلقة تراخينا عن العمل وأصبنا بالغرور وتراجعت نسبة اجتهادنا، وعلى هذا الأساس يجب علينا أن نعمل ونجتهد ولا نفكر كثيرا في نتيجة عملنا لأننا إذا اجتهدنا ونجحنا طبعا سنكون فرحين بنجاحنا، وإذا اجتهدنا ولم ننجح -وهذا قليل الحدوث وله بالتأكيد أسباب- يكون ضميرنا مرتاح والكل سوف يقدر ظروفنا ولا يكون هذاك تعقيب وراء الفشل بأن يقول لك أحد أو والداك أنك لم تجتهد ولهذا لم تنجح ، ثم إن اجتهادك لن يضيع عبثا لأنك سنستفيد منه في الفرصة الثانية، فالحسارة الكبيرة هي الفشل في الفرصة الأولى التي كان اجتهادنا فيها ضعيفًا والانطلاق من جديد في الفرصة الثانية، فتتحول الفرصة الثانية إلى نفس مستوى الفرصة الأولى بعبارة أخرى أنت المعيد والطالب الجديد في نفس المستوى، فتنطلق من جديد في الفرصة الثانية وكأنك

أما الطالب الذي اجتهد ولم يصب سيجد. نفسه أمام فرصة ثانية ليتم فيها اصلاح القائصة، وتكون له خبرة واسعة ليقويها في السنة الثانية عند الاعادة.

## المل عوائق النجاح في البكالوريا ؟

ماك بعض الطلاب يريدون النجاح ويعملون من أجل تحقيقه ولكن للأسف المالفهم عوائق قد تكون مادية أو نفسية أو اجتماعية تحول دون نجاحهم .

## ا الوائدق المادية وكيفية تجاوزهـا

ها بجد الطالب نفسه غير قادر على شراء الكتب الكافية لشرح أهم دورسه والسلا بالمام ضعفة، أو أن يشارك في الدروس الخصوصية ولتجاوز هذه العراق بعب عليك ب:

إذا لم تجد مبلغ الكتب فأستعن بالمكتبات العمومية (مكتبة البلدية أو دار الثلاثة) حيث تجد فيها أمهات الكتب .

إذا لم تستطيع المشاركة في الدروس الاضافية (الكور) نقترح علك الحل

راجع درسك أولا قبل أن تتناول في القسم وضع ما لم تفهمه تحت سطر أو الما و المد شرح الأستاذ إطرح عليه ما لم تفهمه أو ما تريد التعمق في فهمه ثم الما الما اعد دراسته جيدا وقم بحل أي سؤال يرتبط بالموضوع وقدمه لأحد السالال على يصححه لك ويقيم اجابتك حتى يعطيك النصائح اللازمة والتوجيهات السب التي بها تتجاوز كل ضعف أو نقص، وحاول دائما أن تشارك في القسم الماركة تصحح أيضا أخطاءك وتزيد من تمكنك.

#### الموالف النفسية وكيفية تجاوزها:

إن المائق النفسي يعتبر أصعب العوائق، فكل العوائق يمكن تجاوزها بسهولة \_ الا ما ارتبط بالجانب النفسي فيصعب في كثير من الأحيان تجاوزه، ويمكن العادق هذا العادق بالنصائح التالية :

و هذا سينطبق عليك ما سنذكره عن كيفية بناء الثقة وزرع الإرادة.

## أهميسة الإرادة ودورهسا: المسادة الإرادة ودورهسا:

- و تجعل منك منضبط في عملك شديد التثبت بالنجاح.
- تزيد عزيمتك وتجعلك تتحدى كل المعيقات.
- تجع الله تحاسب نفساك بدقة وعلى الدوام.
- تتركك شديد الحيوية وتحارب بها شبح التكاسل وجفاف الخمول.
- تخلق فيك روح المبادرة وتزرع فيك ضمير يقض يحرك فيك سبل النجاح ويبعد عنك أسباب الفشل.
- الإرادة هي وقود فكر الطالب الناجح . المنافقة الأسباب الناجع . المنافقة الأسباب الناجع . المنافقة المنافقة الأسباب النابع المنافقة المنا
- مصاحبة الطلاب الفاشلين والذين لا يتكلمون إلا بالفشل.
- تعظيم الامتحان إلى أعلى الحدود وفقدان النقة بالنفس.
- عدم الاقتداء بالطلاب الناجمين والمحبين للنجاح.
- الفهم الخاطئ لطبيعة المرحلة النهائية واطبيعة امتحان البكالوريا.
- الاهتمام بالأشياء الخارجة عن مجال الدراسة وترك الدروس تتراكم عليك.
- عدم البداية بالجهد الكازم والعمل المنضبط والاهتمام منذ البداية.
- التأثر بأنفه الأمور كعدم فهمك لدرس ما مما يجعلك تبني اعتقادا خاطئا بأنك لا تستطيع فهم جل الدروس، أو أنك تأميذ ضعيف وهذا خطأ شائع ولهذا يجب عليك أن تجعل لكل مشكلة حل ولكل عائق طريق كيف ما كان ومهما كان.

## أممية الثقة بالنفس:

أول شيء يظهر لنا مدى ثقة الطالب بنفسه هي نظرته لإمتحان البكالوريا وتصريحاته لتجاهها، فإن كان دائما يتكلم عليها ببساطة ويعبر عنها بروح التحدي

## السيل التي القاسفة

- استعن بالطبيب النفسي إذا لزم الأمر أو بنصائح المستشار التربوي المتولجد في مؤسستك.

#### 3- العوائسق الاجتماعيسة وكيفيسة تجاوزها:

وتتمثل هذه العوائق في بعض الظروف العائلية والاجتماعية التي يعيش في ظلها الطالب، فقد يعيش في أسرة تعاني من آفة الفقر أو مرارة الطلاق ... إلخ فهنا يتجه تفكير الطالب إلى تلك المشاكل التي تجعله ينسى ما ينتظره وإن تذكر فقد الأمل لسوء المعيشة والظروف القاسية التي يعاني منها. ويمكن تجاوز تلك العوائق بما يلي:

- أقتنع بو اقعك وحاول أن تتجاوز كل ما يؤثر على در استك.
  - أهتم بالدراسة كثيرا حتى تنسى كل أسباب معاناتك الاجتماعية.
- كن على يقين بأن نجاحك في البكالوريا سوف يغير من ظروفك حتى ولو
   كان ذلك ينحصر بإضفاء السعادة على أهلك.
- كسن بدراستك ونجاحك مغيرا اظروفك لا رهينا لها.
- أستعن بالأصدقاء عن طريق الدراسة معهم ولديهم إن أمكن ذلك حتى لا تشاهد في بيتك ما قد يفقدك عزيمتك ويقضي على معنوياتك.

#### كيف تكسب الإرادة والثقة بالنفس؟

يتم كسب الإرادة أو لا بعدم تعظيم الامتحان وتخفيف رأيك اتجاهه، وبعدها عليك بجعل حوافز تغذي وتقوي وتصلب إرادتك كحافز " إفراح الوالدين" أو تحقيق طموحك في النجاح، أو تكريس أحلامك على أرض الواقع، فكلما تتذكر حلمك تضاعفت مجهوداتك. ولا يجب أن تجعل الكثير من العيوب فيك فالعيوب تضعف الصمود والقوة تخلق الإرادة.

لا تترك الثقة تضيع من بين يديك:

إن النقة تكتسب كما ذكرنا بالعمل المتواصل وعدم ترك الثغرات سواء في الدروس أم في ترك مادة بكاملها وبهذا يكون ثمن النقة غال وثمين فالحصول عليها يتطلب الكثير من التضحيات هذه التضحيات ببساطة يمكن تضييعها يا عزيزي الطالب إن لم تجد من يحافظ على كيانها وقيمتها أثناء أيام الدراسة، حيث أنها تتزعزع بالغرور أو عدم المداومة عن العمل أو التكاسل أو الابتعاد عن الدراسة أو فوضوية العمل ... إلخ ولهذا أحذرك من:

- الانقطاع عن العمل بسبب ظنك الخاطئ بأنك تمكنت من كل شيء وانتهي العمل .
- العمل بارتجالية في طريقة المراجعة، والدراسة بدون منهجية أو تنظيم وهذا
   هو ظل الغرور القاتل.
  - الذهاب مباشرة إلى حل أسئلة ليست في مستواك بعد.
  - الاستماع بدون صمود أو تحدي لمن يريد أن يضعف إرادة نجاحك.



## 

فهذا الطالب والتي من نفسه، أما الفاقد الثقة تراه دائما مترددا ويصرح كثيرا بفشله ويطلعك على نتائج سلبية مسبقا كأنه اجتهد وعمل ولم يصب.

الحشى الكون واثق من نفسك كن شجاعا قوى الشخصية لا تعرف الرجوع ولا السع ببن عينيك الفشل حتى لا تقود بنفسك إلى الفشل حقا، وتذكر أنك مررت على امتحانات عديدة ولم تفشل فيها متذكر أن الكل ينتظر نجاحك ولا يفكر في رسوبك، ويمكن حصر أهمية الثقة في ما يلي:

- تجعلك شجاعا شديد التحدي وتبعد عليك الخوف والارتباك.
- إن النقة بالنفس تجعلك تجيب بإرتياح وذلك الارتياح يجعلك تحسن اختيار السؤال وتحسن الاجابة عليه .
  - النَّقة بالنفس هي سد متين يصد كل المصادر التي تؤثر على عزيمتك.
- ببساطة تجعلك تقول لمن أراد أن يفسد رأيك بقوله لك " بأن الامتحان صعب ولا فائدة من الدراسة من أجله" دعني من فضلك أعمل حتى ولو كنت أعمل من أجل المستحيل.

#### العوامل التي تكسبك الثقة في نفسك:

- العمل ثم العمل، فالعمل الجدي هو السملاح الذي تواجه به ما يزعزع عزيمتك ويجعلك دائما واثقا من قدراتك.
  - عدم نرك ثغرات في مراجعتك أو حفظك لكل درس.
- التمكن ثم التمكن من كل المواد فلا تترك أي مادة بدون مراجعة أو اهتمام
   مهما كان معاملها وكيف ما كانت بساطتها أو صعوبتها.
- أجعل من الخطأ بداية صناعة الصواب . و المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه
- الإصرار ثم الإصرار على النجاح.

#### لا تترك الثقة تضيع من بين يديك:

إن الثقة تكتسب كما ذكرنا بالعمل المتواصل وعدم ترك الثغرات سواء في الدروس أم في ترك مادة بكاملها وبهذا يكون ثمن الثقة غال وثمين فالحصول عليها يتطلب الكثير من التضحيات هذه التضحيات ببساطة يمكن تضييعها يا عزيزي الطالب إن لم تجد من يحافظ على كيانها وقيمتها أثناء أيام الدراسة، حيث الها تتزعزع بالغرور أو عدم المداومة عن العمل أو التكاسل أو الابتعاد عن الدراسة أو فوضوية العمل ... إلخ ولهذا أحذرك من:

- الانقطاع عن العمل بسبب ظنك الخاطئ بأنك تمكنت من كل شيء وانتهى العمل .
- العمل بارتجالية في طريقة المراجعة، والدراسة بدون منهجية أو تنظيم وهذا هو ظل الغرور القاتل.
  - الذهاب مباشرة إلى حل أسئلة ليست في مستواك بعد.
  - الاستماع بدون صمود أو تحدي لمن يريد أن يضعف إرادة نجاحك.



## السيل فتي القاسفة

فهذا الطالب واثق من نفسه، أما الفاقد للثقة تراه دائما مترددا ويصرح كثيرا بفشله ويطلعك على نتائج سلبية مسبقا كأنه اجتهد وعمل ولم يصب.

فحتى تكون واثق من نفسك كن شجاعا قوى الشخصية لا تعرف الرجوع ولا تضع ببن عينيك الفشل حتى لا تقود بنفسك إلى الفشل حقا. وتذكر أنك مررت على امتحانات عديدة ولم تفشل فيها،تذكر أن الكل ينتظر نجاحك ولا يفكر في رسوبك، ويمكن حصر أهمية الثقة في ما يلي:

- تجعلك شجاعا شديد التحدي وتبعد عليك الخوف والارتباك.
- إن الثقة بالنفس تجعلك تجيب بإرتياح وذلك الارتياح يجعلك تحسن اختيار السؤال وتحسن الاجابة عليه .
  - الثقة بالنفس هي سد متين يصد كل المصادر التي تؤثر على عزيمتك.
- ببساطة تجعك تقول لمن أراد أن يفسد رأيك بقوله لك " بأن الامتحان صعب ولا فائدة من الدراسة من أجله" دعني من فضلك أعمل حتى ولو كنت أعمل من أجل المستحيل.

#### العوامل التي تكمبك الثقة في نفسك:

- العمل ثم العمل، فالعمل الجدي هو السلاح الذي تواجه به ما يزعزع عزيمتك ...
   ويجعلك دائما واثقا من قدراتك.
  - عدم ترك ثغرات في مراجعتك أو حفظك لكل درس.
- التمكن ثم التمكن من كل المواد فلا تترك أي مادة بدون مراجعة أو اهتمام
   مهما كان معاملها وكيف ما كانت بساطتها أو صعوبتها.
- أجعل من الخطأ بداية صناعة الصواب. تسميل المناه المساه

# معادلة النجاح في البكالوريا

إن العمل الكبير الغير منظم لا تكون وراءه أي نتيجة، وقد يؤدي العمل البسيط المنظم إلى نتيجة، وهناك من يسهر ساعات طويلة من الليل ولا يتحصل على محصول معرفي جيد وهناك من يدرس ساعتان ويكون محصوله المعرفي كبير والسبب في ذلك طبيعة المنهجية المنبعة من طرف كل طالب، أي الطريقة التي يتبعها الطالب خلال السنة الدراسية ومتى كاتت طريقته لا نظام فيها كان أثرها سلبي والعكس صحيح، وبقدر مستوى المنهجية وخطة العمل تكون النتيجة.

ولهذا اخترنا بعض الأسس والطرق الصحيحة التي يمكن للطالب أن يعتمد عليها لبناء خطة عمل ومنهجية دراسته.

## أولا- ضرورة تنظيم الوقت

الأسئلة التي تتبادر في ذهن كل طالب هي: كم ساعة يجب أن أدرس ؟ وما هو الوقت المناسب للدراسة ؟

يتم تحديد ساهات العمل وفق القدرات الذهنية والجسمية والنفسية لكل طالب ولا يجب على الطالب أن يدرس بمستوى يفوق قدرة استيعابه بل يجب عليه أن يراعي قدراته النفسية واستعداداته الجسمية وحذار من إرهاق الذات في هذا الجانب فمتى وجدت نفسك مرهق خذ قسطا من الراحة.

وتنظيم الوقت له فوائد كبيرة حيث أن بفضله تكون هناك تغطية لكل محتويات المواد ويكون الطالب يدرك ما يقوم به ويعرف ما يهدف إليه منذ أن تطأ رجلاه بيته لأنه بكل بساطة يملك خطة عمل وبرنامج خاص للدراسة والمراجعة وحل التطبيقات والواحبات .

ثانيا - ضرورة الشجاعية والصمعود على المعامدة

إن القصل الأول يعتبر أصحب فصل لطول فترته وعدم تكيف الطالب مع الدروس والأساتذة بعد، وطبيعة محتويات الدروس ولهذا قد تبدو الأسور في دارتها صحبة ومعقدة ولكن كن على يقين بأنه بعد أيام سوف تتكيف مع هذه الفترة، ولهذا لا يجب على الطالب أن بيأس أو يعجز أو يستسلم بل يجب عليه أن بيحث عن الوسائل التي تسمح له بالتكيف ومواجهة مختلف الصعاب.

الله - ضرورة الالطلاق من الوهلية الأولى

كلما مر عليك عزيزي الطالب يوم فأنت مسئول عليه، لأن كل يوم يحمل مواد وكل مواد تحتوي على دروس وكل الدروس وجب عليك حفظها ومراجعتها والتمكن منها، فلا تؤجل عمل اليوم إلى الغد ولا درس الغد إلى الأسبوع القادم بل الطلق بالمراجعة من البداية ولا تؤجل عمل اليوم إلى الغد.

إذن عليك أن تدرس أي درس بانتظام وأن تحفظه من الوهلة الأولى حتى لتفادى تضخم الدروس، ولا تجد نفسك في آخر السنة مع العديد من المواد وفي منات من الدروس، فمن أي تبدأ وأين تتمين ولكن للأسف أن تكون هناك بداية لألك في تلك الحالة تضطرب وتجد حالتك النفسية محطمة فلا يمكنك في الأخير ان تدرس أو تحفظ لاستدراك ما فاتك.

رابعا - التكوين الجيد لمواجهة أسئلة البكالوريا

من الأسئلة التي تتبادر في ذهن الطالب هذا هي: متى أكون مستحدا أتم الاستحداد في كل المواد ومع كل المستويات ؟ ومتى أصف نفسي بأنني متمكن من المادة؟

إن المنهجية الجيدة لبلوغ التمكن في كل مادة هي: المنهجية الجيدة لبلوغ التمكن في كل مادة هي

1- مرحلة الحفظ: أو شيء يجب القيام به هو الحفظ الجيد للدروس بتمامها وبجميع عناصرها ولا تقل بأن هذا الدرس غير مهم أو أن هذا العصر لا يأتي في البكالوريا أله أنه قد أتى في البكالوريا السابقة، فالحفظ واجب كمرحلة نتعرف من خلالها على الدرس .

2- مرحلة المطالعة والبحث: بعد حفظ الدروس المقررة تأتي مرحلة الاجتهاد وكصورة نذلك بجب علينا البحث والمطالعة حتى تكون لنا ثقافة واسعة في محتوى الدروس لمعرفة كل عناصرها وحدودها.

3- مرحلة حل التمارين: وهذه آخر مرحلة وأهم المراحل والإشكالية المطروحة
 أي التمارين نحل؟ وما هي مستويات التمارين التي يجب حلها ؟

نبدأ بحل أسئلة عادية وبسيطة، وحذار من البدء بأسئلة صعبة لأن ذلك يؤثر على معنوياتك في حالة عدم حلها (لهذا دائما نقول أن التنظيم مهم)، وبعد حل الأسئلة البسيطة يأتي دور أسئلة الامتحانات المعقدة نوعا ما، فلا تكتفي أيها التأميذ بحل تمرينين أو ثلاثة أو امتحانات مؤسستك، بل اجمع ما استطعت من أسئلة الامتحانات من جميع المؤسسات والهدف من هذا هو أن كل تمرين يعطى في الامتحانات تكون فيه إستراتيجية خاصة للإجابة، وقد يضع فيه الأساتذة فخ لتنبيه التأميذ لتفادي الوقوع فيه مستقبلا، وإعطائه صورة عن بعض الإشكاليات الصعبة والخطيرة في الدروس.

فعندما تلم بكل خطط وإستراتيجيات تمارين المادة، وتعرف كل الفخاخ التي قد تتصب لك فيها تكون قد تمكنت حقا من المادة.

وبعد حل جميع الامتحانات للعديد من المؤسسات تبدأ بمواجهة أسئلة البكالوريا للسنوات الماضية حتى تتهيأ نفسيتك وتعتاد عليها، وتقتنع بمدى بساطتها، وترسم

في عيناك أنها أسئلة عادية وبكل سهولة يمكن حلها ، فإذا قمت بهذه المراحل الخاصة بحل التمارين في كل المواد ما إن تتنهي السنة حتى تشتاق إلى مقابلة اسئلة امتحان البكالوريا بمعنويات عالية وبثقة كبيرة،

خامسا: عدم احتقار أي مادة أو موضوع المساد عدم احتقار أي مادة أو موضوع

إن الخطأ الشائع في أوساط التلاميذ هو اهتمامهم بمواد وإهمالهم لأخرى، فتراه بدرس مادتين طيلة السنة ولا ندري إن تمكن منها أم لا ؟و يهمل أكثرية المواد التي لا قيمة لها في نظره وهذه النظرة يقع فيها طلاب جميع الشعب.

فتلاميذ الشعب العامية يحتقرون الأدب والفاسفة والاجتماعيات ، ويهتمون بالرياضيات والعلوم الطبيعية والفيزياء فقط، ولكن إذ كنت أيها التاميذ متحصل على معدل 9.97 ولك في نقطة الاجتماعيات 6 وأنت قادر على الحصول على 12 الو اهتمت بها " لأضفت لتلك المستة ستة نقاط أخرى ليصبح بعد ذلك معدلك فوق عشرة فلماذا تحرم نفسك؟. وينطبق هذا نفسه عن طلاب الشعب الأدبية فترى الطالب فيها يهتم بالاجتماعيات والأدب والفلسفة، ويهمل الرياضيات والفرنسية والإنجليزية، فلو تحصلت على المعدل الإجمالي 9.89 وأنت متحصل في نقطة الرياضيات 3.5 في حين أنت لو "اهتممت بها" من أول السنة بحل التمارين والقبام بالدروس الإضافية لتمكنت منها وتحصلت على نقطة 15 وبذلك يزيد والقبام بالدروس بكثير، ولإظهار أهمية نقطة الرياضيات نعطي المثال التالي الذي منظير لنا على شكل كشف نقاط بكالوريا كمثال:

نقطة الأدب 10 بالمعامل 5 = 50 ، نقطة الفلسفة 11.5 بالمعامل 5 = 57.5 = 5 لقطة الأدب 10 بالمعامل 2 = 7 القطة الإنجليزية 3.5 بالمعامل 2 = 16.33 القطة الاجتماعيات 16.33 بالمعامل 1 = 16.33 نقوم جميع هذه النقاط: القطة الرياضيات16.33 بالمعامل 1 = 16.33 + 16.33 = 1 القطة الرياضيات10.24 = 22/225.33 = 7.33 + 16.33 + 16.50 + 24 + 58 + 50.57 + 50

لهذا الطالب أكلد سينجح لأن معنله فوق عشرة، فرضا لو نغير نقطة الراسيات 10 ب 3، لهل ستكون نتيجة المعدل فوق عشرة طبعا لا، لأن معامل الراسيات 2 ويعني ذلك السقوط ب 14 نقطة فيصبح عدد مجموع النقاط 11.33 لميصبح المعدل لا يتجاوز 9.50 ويعني هذا بالضرورة عدم النجاح المالر وركز أيها التاميذ كيف يكون دفع الثمن باهظا لخطئ بسيط هو "احتقار مادة ما ".

## سادسا: ثلاثون نصيحة لا يمكن الاستغناء عنها

ا- شعارك الوحيد هذه السنة هو النجاح والحصول على البكالوريا: عزيز الطالب لا تضبع النجاح حتى لا تتدم عليه ولهذا يجب أن تفكر فقط في النجاح وفي سبل النجاح ولا يكسبك إلا النجاح ولا يكسبك إلا الفشل.

2- لا تقل إنني لا أستطيع النجاح"أو" من غير الممكن الحصول على شهادة البكالوريا كما قلت لك آنفا عزيزي الطالب لا يجب عليك أن تحتقر نفسك وأن تجعل أمنية النجاح مستحيلة، بل قل أستطيع أن أنجح ما دام الغير استطاع فعل ذلك ، ويمكن لي الحصول على البكالوريا ما دمت تأميذ أستطيع أن أصل إلى هذا المسته ي.

3- إن كنت لأول مرة تمر بهذه المرحلة حاول أن تستفيد من أخطاء الغير وأن لا تعتقد بأن الإعادة في البكالوريا أمر مفروض بل ينبغي أن تفكر بأنك ستحصل على الشهادة من المرة الأولى.

 4- لا تسمع لأقوال الناس بأنه لا فائدة من الدراسة فلا يهمك قولهم بقدر ما يهمك طعم النجاح.

5- تذكر أن زادك الوحيد في البكالوريا هو العلم الكافي والعمل المنظم.

٥- احسن اختيار الأصدقاء الذين يشاركونك العمل: ولهذا العامل دور كبير أي المالب النفسي خصوصا في تكوين الإرادة ، حيث عندما يخلق التلميذ هنا جو المناسبة والدراسة بين أصدقائه يكون مثلهم بل يحاول أن يكون أحسن منهم معا جمله ذلك شديد الاهتمام بالمجال الدراسي.

7- لا تؤجل أي عمل مهما كانت بساطته إلى يوم آخر.

ابحث عن الوسائل التي تزيد من تعلقك بالنجاح وتذهب عنك التفكير بالفشل
 وخير مرجع هو ضميرك.

٥- تذكر أن أصعب الأمور بدايتها "فرحشة ألف ميل تبدأ بخطوات" فلا تقلق ولا ملس في حالة ضعفك أو عدم تمكنك في البداية فذلك شيء عادي فعند اعتيادك الأمرر تأكد بأنها منسهل عليك.

10- تذكر ولا تتسى بأن أهلك، أصدقائك، أسائذتك، وجيراتك، يفكرون بنجاحك
 الا تخيب ظنهم.

11- قم بشراء الكتب الأساسية واستعن بالدروس الإضافية لترفع مستواك وتوسع مداركك.

12- اسأل عن أحسن المراجع والكتب التي تفيدك ولكن لا تكثر منها حتى لا الله أفكارك من كثرتها.

[1] - استعن بكتب " الحوليات التكون فكرة عن طبيعة أسئلة البكالوريا.

١١- لا تنتظر من غيرك النصيحة، بل ابحث عليها بنفسك من ذوي الخبرة واسال كل من هو أحسن منك، وتذكر أن أساتذتك هم قبلة ما تحتاج إليه من الصائح.

15- إذا لم تفهم الدرس أو عنصر من الدرس بادر بالسؤال ولا تخجل لأن الخجل الله يقدم لك شيئا.

السلافي اقالفة

16- إذا أخطأت فلا تفقد الثقة بنفسك لأن الخطأ بداية الوصول إلى الصواب.

17- أغتتم فرصة حل التمارين والفروض والامتحانات لتكشف فيها أخطائك وتقوم بتصحيحها.

18 تذكر و لا تنس جهد والديك لإنجاحك، فكن أمينا على جهدهم و لا تخيب ظنهم.

19- لا تعول على الحظ بل عول على اجتهادك.

20- تذكر أنه لن ينفعك شيئا يوم الامتحان إلا عملك، فأعمل وأخطأ اليوم قبل أن يأتي الامتحان ويكون الخطأ فيه غير مقبول، وتندم حيث لا ينفع الندم "عند الامتحان يكرم المرء أو يهان".

21 - قم بجمع الأسئلة في مختلف المواد وأكثر من حلها ليزداد تمكنك منها.

22- إذا عجزت عن حل تمرين أو سؤال ما، لا تغظ بصرك عنه بل ابحث عن طريقة حله من أي جهة كانت.

23- اهتم بالرياضة البدنية "العقل السليم في الجسم السليم" ، مع العلم أنها قد تساعدك نقطتها في المعدل العام في امتحان البكالوريا.

24- تعتبر مرحلة الفصل الأول أصعب المراحل وأطولها وأهمها، لهذا ركز ودقق جيدا وحاول الإلمام بكل ما فيها.

25- إن سهر الليالي واجب والنتظيم لا بد منه:

فبحسب الكد تكتسب المعارف ومن طلب العلم سهر الليالي

26- اغتتم فرصة وجودك بالقرب من أساتنتك لتسألهم عن كل شيء غامض.

27- لا تخجل من المشاركة وطرح الأسئلة، بل كن حريصا على ذلك ، ولتكن مشاركتك فعالة وبناءة.

28- حاول أن توازن بين الدراسة وحياتك الخاصة بالترويح عن النفس، كالقيام ٢

السيل فلتي الفراسة. الخ، خصوصا في العطل لتخفف من ضغوطات الدراسة. 20- لا تقل بأن هذا الدرس غير مهم، أو لا يمكن أن يكون في البكالوريا، بل مكن وراجع كل الدروس.

30- حاول أن تستفيد من البكالوريا التجريبية قدر الإمكان .

سابعا: ما تقوم به في الشهر الذي يسبق الامتحان وما لا تقوم به

بعد سنة من الدراسة الآن لم يبق إلا شهر على امتحان البكالوريا، وهذا الشهر يعن التلميذ في حالة نفسية مضطربة فيبدأ الخوف يزرع في قلبه والكوابيس الرور أحلامه، وما أحذركم منه أعزائي التلاميذ هو وجود بعض العادات السلبية التي يقومون بها بعض الطلاب في هذا الشهر.

المثلا نجد تلميذا سنة كاملة وهو بعيد كل البعد عن حيوية الجد، ثم يأتيه الشهر الأخير ويقول لك أنه سوف ينطلق في العمل، فعجيب هذا أمره وأمر تفكيره، ولكن من واجبنا أن نبين له خطر هذه الخطة ، حتى يتمكن من تفاديها وعدم

عزيزي التلميذ من الخطأ أن تدرس وتراجع بكثافة أثناء الشهر الأخير، أو أن معلقد في بداية السنة أن هذا الشهر كافي لإتمام ومراجعة المقرر، فإذا كان سؤالك الماذا ؟ سنقول لك أن هذه الفترة لا يمكن فيها استبراك كل شيء، ففي أي وقت متعفظ ؟ وفي أي وقت ستحل التمارين؟ وخاصة أنه الدك العديد من المواد ، وأيضا ربما وأنت تراجع تجد إشكالية لم تفهمها فمن المساعدك في حلها، فلا وجود الأسائذة يساعدونك أو دروس إضافية تحسن من الماليذ في هذه الفترة كن على يقين أنك ستضيع كل شيء.

ثم إن هذا الشهر الاستعداد يكون فيه نفسي لا أكثر ولا أقل، ولا يكون فيه عمل

حتى الإرهاق و لا تفكير بآراء سلبية اتجاء الامتحان، و لا نترك مجال للصراعات النفسية حتى لا تسيطر علينا ويضيع جهدنا هباء منثورا.

أما بخصوص التلاميذ الذين كانوا طيلة السنة يجتهدون فما وجب عليهم القيام به في هذا الشهر هو المراجعة البسيطة على شكل مطالعة للدروس وحل بعض التمارين ، ونقصحكم ألا تتاقشوا كثيرا حتى لا تخلط عليكم الأمور، ولا تحلوا تمارين صعبة جدا حتى لا تفقدوا الثقة في أنفسكم في حالة عدم تمكنكم منها فتظنون بأن مستولكم ما زال ضعيف وهذا ما لا يمكن أن يقوله التلميذ خلال هذه الفترة.

ولا تضن بأنك تركت بعض العناصر أو لم تراجع جميع الدروس، لأن هذا يقود إلى شيء ولحد دائما نكرره ألا وهو الانفعال والقلق فتفادي كل ما يهدد تفسيتك أو يشعرك بالإحباط.

### ثامنا: ما تقوم به قبل ثلاثة أيام أو يومين السابقين للامتحان

حذار من تكثيف الدراسة في اليومين أو الثلاثة التي تسبق الامتحان لأن ذلك خطير جدا عليك وعلى معنوياتك وعلى استعذادك المعرفي، ولهذا ضع برنامجا في الشهر بحيث يسمح لك أن تترك أسبوعا على الأقل قبل البكالوريا لا تقم فيه بأي عمل، بل تجعله للراحة النفسية والجسدية والمراجعة الطفيفة لكي تجعل فكرك وبدنك يرتاحان، وغذي إرادتك بالتحدي حتى لا يتحداك الامتحان. ولا تقلق بشأن ظاهرة تحدث في الأسبوع الأخير كثيرا ما يتحدث عنها الطلاب هي الشعور بنسيان وذوبان المعلومات، فهذه ظاهرة تحدث لأي شخص فلا تقلق بشأنها فأثناء الامتحان ستسترجع كل شيء المهم لا تجعلها تسيطر عليك حتى لا تنسى حقا.

أنهض كشخص عادي تتاول فطورك ولا تأخذ بالبكاء أو الارتعاش بل أنهض

سعيدا بوصولك للامتحان وأنت على أنم الاستعداد، ولا تفكر بطبيعة الأسئلة أهي سعية أم سهلة لأنك قد بنيت من قبل منهجية تجعلك مستعدا لكل مستويات الأسئلة في واثقا بأنها أسئلة سهلة وعادية ربما تكون أسهل، ولا تتناقشوا عن النظريات والأراء فهذا الوقت ليس وقت لهذه الأشياء بل وقت التركيز فقط وننصحك هنا

- ا خذ الاحتياطات اللازمة في حالة ما إذا كان الامتحان بعيدا عن مقر سكناك .
- لا نتس الوسائل الضرورية التي تتطلبها بعض المواد كالآلة الحاسبة والمسطرة ... إلخ،
- الالتزام بالقواعد أو القوانين الخاصة المنظمة لسير الامتحان واحترام أو امر المسئولين عليك.
- قبل الشروع في الإجابة ، لا تنس كتابة المعلومات الأساسية في الورقة الخاصة بالإجابة من اسم ولقب وإمضاء ورقم التسجيل.

## الآن قد وضعت الأسئلة أمامك فماذا عليك أن تفعل ؟

- اقرأ جميع الأسئلة بتأني ويكل تركيز وأعد قراءتها عدة مرات حتى تلم بها جيدا.
  - ا لا تتسرع في اختيار السؤال.
- لا نتطلق بالإجابة مباشرة فربما تكون مخطئ في فهم السؤال وهذا خطأ شائع خاصة في المواد الأدبية (الفلسفة ،الأدب العربي).حاول في ورقة المحاولات ت وراجع محاولتك.
- ه نضم وقتك في الإجابة وحاول ألا تضيع وقتك في تمرين على حساب تمرين
   آخر.

- - ه أجدب على قدر ما يطلبه منك السؤال و لا تخرج عن الموضوع.
- لا تكثر من أوراق المحاولة حتى لا تختلط عليك الأمور عندما تريد نقلها إلى ورقة الإجابة.

بعد القراءة الجيدة والإلمام بكل ما يوجد في ورقة الأسئلة تختار السؤال الذي نريد الإجابة عليه.

## فما هي المعايير الأساسية في اختيار الأسئلة ؟

- فلا نغتر باختيار السؤال الصعب لأتنا لا نضمن صحة الإجابة عليه.
  - اختر السؤال السهل الواضح و لا تذهب إلى الغامض الصعب.
    - اختر السؤال الذي سبق وأن مررت بمثله إن أمكن ذلك.
      - اختر السؤال الذي تضمن فيه نقطة جيدة.

بعد اختيار السؤال والإجابة عليه بخط واضح ولون واضح وبدون أي شطب أو أخطاء إملائية واضحة تأتي مرحلة ثانية وتركز فيها على :

- التأكد من مجال الحل على أنه في صميم المطلوب.
  - تصحيح الأخطاء الإملائية والنحوية.
  - وضع الخطأ داخل قوسين وعدم التشطيب عليه.
    - تسطير العناوين إذا وجدت وترقيمها.

بعد إنباع كل النصائح والإرشادات ، إن شاء الله تكون قد عملت واجبك على أنم وجه اتجاه البكالوريا، ومن جد وجد ومن زرع حصد، ثم ثق بالله وتوكل عليه وسنتجح إن شاء الله . ولكن لا تنسى هذه النصائح:

 لا تفكر كثيرا بالنتيجة وكن واثقا بما قدمته، وكن على يقين أنه لن يظلمك أحد أثناء التصحيح.

ان نجعت أحسن اختيار الفرع الذي ستدرسه في الجامعة لأن اختيارك هذا هو اختيارك المستقبل.

المراسة الجزائري 

www.eddirasa.com

السيل فتي السلساسة

تذكر أن النتيجة هي من صنعك وهي ثمن لمجهوداتك المبذولة خلال السلة ،

لا تأخذ النتيجة من أي أحد حتى تراها بنفسك ومن مصدر رسمي.

تقنيات ومهارات اكتساب الروح الفلسفية " كيف تمارس العمل الفلسفي وتصبح قادرا على التفلسف؟ "

أول خطوة لصناعة النجاح في المادة:

عزيزي التلميذ ينبغي أن أشير لك في هذا الإطار بأن توافر لديك المادة الطمية بدون منهجية وخطة صحيحة البناء لا تنفطك في شيء كالذي يشيد مبنى على تربة هشة.

وعليه فإن تناولك لهذه المادة ينبغي أن يكون ممنهجا بدقة لأن مادة الفلسفة في تناولنا لها تحتاج منا عمل متكامل ومترابط ترابطا صحيحا فكثيرا من التلاميذ ما ينقصهم في هذه المادة هو غياب لديهم الخطة الصحيحة التي ينبغي العمل بموجبها حتى يمكن من خلالها صناعة النجاح، والنجاح هنا يبدأ في تكريس وتطبيق خطة عمل ناجحة على أرض الواقع.

ونظرا لعدم تمكن التلميذ في غالب الأحيان من وضع منهجية عمل بنفسه وتكون صحيحة حاولت أن أضع له تصور شامل لخطة عمل دقيقة مدروسة بإنقان وقد كانت نتيجة أبحاث طويلة وعمل معمق في هذا المجال وهذه الخطة أو المنهجية تبدأ بقراءة الدرس المقرر ومراجعته في البيت قبل تناوله في القسم . ثم إعادة تتاوله في البيت بعدما تم شرحه في القسم من طرف الأستاذ، وبعدها نبدأ بتناول المفاهيم الأساسية في الدرس واستنباط الأدلة واستخراج الحجج والبراهين حتى يمكن العمل بها داخل المقالة , وبعدها يبدأ القسم المهم وهوالقسم التطبيقي حيث نبدأ فيه عزيزي التلميذ باستخلاص أهم المشكلات الفلسفية (المشكلات الكبرى) في الدرس المدروس والقيام بتحليلها والمعي إلى التمكن منها, وهنا أشير إلى أنه ينبغي أن تكون الجدية هي الرفيق المعنوي أثناء المرور على ٥

هذا القسم من خطة العمل لأخذ هذه المرحلة تعد أهم المراحل لأنها أقرب إلى مايقة الممارسة الفعلية لمواجهة الامتحان.

الم أخير ا تقوم بجمع كامل الأسئلة التي تناولت الموضوع والقيام بحلها وتقديمها لأسانك ليقيمها لك ويوجهك فيما أخطأت فيه . وفي ما يلي تحليل كل مرحلة بالقصيل:

## الا مرحلية تحضيير السدروس

في البداية تقوم أيها الطالب، بالإطلال على المقرر الوزاري الخاص بمادة الماسفة، حتى يتسنى لك مستقبلا بتحضير الدرس قبل نتاوله من طرف الأستاذ، ولكمل أهمية التحضير في ما يلي: والمال المالية المالية

يسلم على إدراك طبيعة الموضوع المدروس.

يساهم في القراء مناقشتك مع الأستاذ في القسد. و جعلك تستوعب الدرس بسهولة في القسم

٧ يبعد عرايك التخروف من طبيعة الموضوع. هذه بعض المهام التي يقدمها التحضير في البيت التاميذ النجيب, وأثناء التعضير أنصحك عزيزي التلميذ بأن تضع ورقة مزدوجة وتلخص فيها التعريفات والنظريات والمواقف التي يتناوله الموضوع, كما أنك تضع فيها بعض الأسئلة عن كل شيء لم تتمكن من استيعابه، أو فهمه أو يبدوا غامضا مالك لتطرحه على أستاذك في القسم أثناء نناول الدرس، وهكذا دواليك تكتشف أهمية التحضير . من وجهد الاحداد وداء العام الماد المادة ال

# مرحلة إعدادة تنساول الموضوع فني البيت

بعد إدراكك للموضوع عن طريق تحضيره قبل تناوله في القسم ,ثم تمكنك منه بغضل شرح أستاذك له , تأتي مرحلة ثانية تبدأ فيها مسؤولية الطالب وهي إعادة

التي تعالج القضية الفلسفية في كل موضوع.

المنسد أهم الإشكاليات والقيام بتحليلها:

وهذه تعد أول مرحلة وهذا راجع لأنها تساهم في:

إكساب التلميذ آليات وتقنيات تحليل المقالة فلسفية .

كما إنها تساعد التلميذ في مواجهة أي إشكال يعطى في امتحان البكالوريا، الأن أسئلة البكالوريا لا تخرج من إطار المشكلة لكل محور مقرر ،

اللي كل مراجعة نقوم بتحديد أي مشكلة فيه، ثم نقوم بتحليلها يعني هذا بأن مستوانا سيجعلنا نواجه أي سؤال يعطى في البكالوريا مهما كانت طبيعته الأننا ـ درك جميع المصطلحات وقد حالنا كل المشكلات بصفة منتظمة .

حل كل الأسللة و البكالوريات التي تتناول المحور :

عندما قلت بأن المرحلة السابقة تعد أهم نلك المراحل لا يعني ذلك أننا تكتفي بها، بل عندما ننتهي من تحليل أهم قضية في الإشكالية المقررة نذهب للبحث عن كل سؤال خارجي يتطرق إلى المحور بطريقة مغايرة ويمكن الحصول على هذه الأسئلة خصوصا من الكتب الخارجية التي تقدم للتلاميذ تطبيقات مختلفة. وبدو أهمية البحث عن صياغات مختلفة للسؤال الذي يتناول الموضوع في أنها الساهم في تكوين ثقافة واسعة في طبيعة طرح الأسئلة وصياغتها، كما أن الأسئلة الخارجية تقوم بتوجيهنا إلى عناصر أو نقاط لم نتناولها من قبل،

وبعد تحليل الأسئلة الخارجية المحصل عليها (التطبيقات) نبحث عن جميع السئلة البكالوريا التي تحدثت عن الموضوع ونقوم بحلها وتقديمها للأستاذ ليقيمها لك وليوجهك في النقاط التي أخطأت فيها ويمكن تلخيص أهمية هذه المرحلة

: 5

◄ تبني لك صورة عن طبيعة الأسلامة المطروحة

قراءة الدرس ولكن بطريقة أخرى ، وهذه الطريقة تكمل في الزوايا التي ينبغي الاعتماد عليها في المراجعة وهذه الزوايا هي:

# منظ التعريفات والمفاهيم الأساسية:

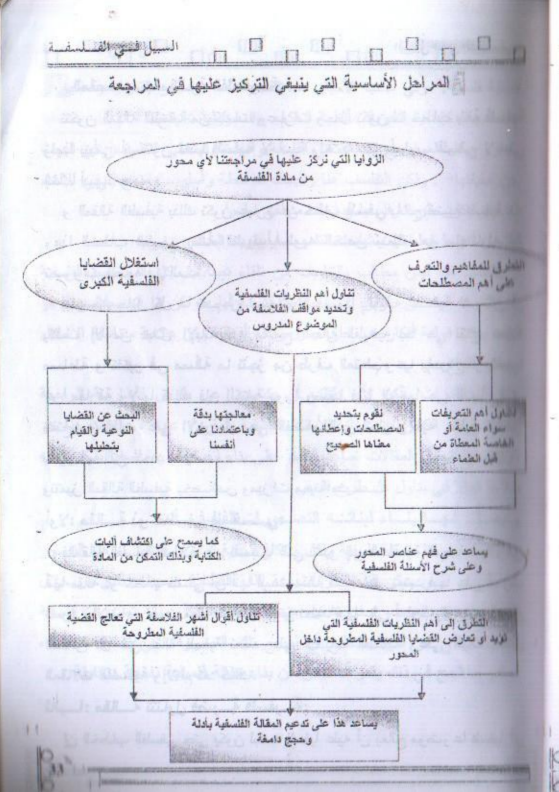
إن لكل محور تعريفات تتناول عناصر معينة منه، ولكل محور أيضا مصطلحات ومفاهيم مميزة ينبغي إدراكها والتعرف عليها فمثلا: نجد كلمة أو مصطلح الدوافع الفطريعة العوامل المكتبعة، العوامل الوراثيعة، الدتمية، النسبية سيكولوجي .....الخ.

أو تجد مثلا: مفهوم الفلسفة أو العلم أو الأخلاق، أو نجد تعريف الإدراك أو الديمقراطية....الخ هذه التعريفات وتلك المفاهيم يجب على كل طالب الإلمام بها وهذا حتى يتسنى لنا من فك ألغازها عندما تستعمل في صياغة الأسئلة مثل: هل تعبر اللغة عن ماهية الإلسان؟

ففي حالة جهلنا لمعنى اللغة والماهية يعني ذلك جهلنا لصلب وحقيقة موضوع السؤال ولهذا ينبغي علينا في هذه المرحلة أن نتمكن من التعريفات والمفاهيم الأساسية المستعملة داخل الإشكالية.

### إلا الدراك أهم النظريات الفاسفية ومواقف الفلاسفة التي تتناول الإشكالية:

بعد معرفة أهم المصطلحات والتمكن منها وحفظ أهم التعريفات ينبغي علينا حييثها أن نلم بأهم النظريات التي تتناول الإشكالة فعدم إدراك النظريات الفلسفية التي تعالج الموضوع يعني عدم استعابه والتمكن منه ، لأن النظريات الفلسفية هي روح كل مقالة فلسفية فإن غابت عن المقال فقد المقال روحه ، كما إن لمواقف أكبر الفلاسفة من الموضوع المطروح أهمية لا تنكر في كون أن مواقفهم وأوالهم تستعمل كأداة استدلال لأي تحليل فلسفي داخل المقال وهذا ما يساهم في الراء المقالة، ولهذا علينا أن نبحث عن أهم أقوال الفلاسفة وعن اكبر النظريات



- و ١ و ١ و ١ و ١ و ١ و السيل فسي القالمة
  - ◄ تجعلك تدرك لتقنيات طرح الأسئلة من طرف الأساتذة.
  - ◄ توجهك على نقاط لم تتقطين لمها من قبل.
  - تحملت تمارس التطبيقات بشكل واسع.
     وننصحت قمي هذه المرحلة بما يلي:
    - خوديم حلول مقالاتك الأستاذك التقييمها لك.
- - الله مارس ما في هذه المرحلة بجدية وانضباط نظرا الأمميتها.
  - ◄ تناول الكتب الخارجية التي تحتوي على تطبيقات محلولة.
  - ◄ احترام المراحل التي سبق ذكرها بحيث لا تسبق مرحلة على الأخرى.



# - البيل فعي القبل الم

## المقصود بالمقالبة الفلسفية:

تتكون المقالة الفلسفية من كلمات وعبارات وجمل تكون لنا خطاب بلغة فلسفية ولهذا ينبغي أن تكون لغتنا فلسفية لا أدبية ونعتمد على أسلوب فلسفي لا على إنشاء أدبي.

و المقالة الفلسفية بذلك تكون عبارة عن خطاب فلسفي يعالج قضية فلسفية ما. وهذا الخطاب الفلسفي ينشأه التاميذ بأسلوبه الخاص منطققا من ما تتاوله من تصورات فلسفية في المادة.

يبدو من خلال كل ما تقدم أن استجلاء المقصود بالكتابة الفلسفية لا يمكن أن يكشف إلا من خلال الإبانة عن ملامح المقالة الفلسفية بما هي نتاج عملية مساعلة و تفكير في مسألة ما تنجز من طرف المتعلم وعيا بإحراج أو تعبيرا عن مفارقة ولأنها كذلك فإن للكتابة دورا وظيفيا فيها إذ أنها هي السبيل الذي تتفتح به الذات على الآخر أو هي الفضاء الذي تمارس فيه عملية التفكير بشروطها التي تتحدد معها.

وتتميز المقالة الفلسفية بخصائص وميزات معينة منها: أولا: مقالة ذو خطاب فلسفي:

فالمقالة الفلسفية انطلاقا من تسميتها التي تشير إلى الخاصية المهمة فيها وهي أنها مقالة ذو خطاب فلسفي أي أنها ليست مقالة أدبية حتى نعتمد فيها على أسلوب السرد والإنشاء وليست مقالة تاريخية حتى نعتمد فيها على أسلوب الوصف وجمع الحقائق بل هي مقالة فلسفية تعتمد على التقنيات الفلسفية وعلى آليات تحليل المقالات الفلسفية وإلا لم تعد كذلك.

ثانيا: مقالة تتناول قضية فلسفية:

إن الخطاب الفلسفي حتى يكون لباسه فلسفيا عليه أن يعالج موضوعا فلسفيا أي

السيل فتى الفالمة المحال عند من أكبر القضايا وأهمها في المحال كقضية الحرية , أنظمة الحكم , والمسؤولية ...الخ .

الروح كل المواضيع السابقة هي الفلسفة وأداة تناولها هي التفلسف- أي البحث الله حقيقتها- , ولكن التفلسف هنا والبحث له خطة وأسلوب ومنهج ينبغي الإلمام معنى يكون طرحنا فلسفيا وذا بناء منطقي سليم .

اللاا: أنها خطاب ينشئه التلميذ بأساويه الخاص :

فالتلميذ هنا ليس مطالب بالتفلسف من تلقاء نفسه بل كل المواضيع الفلسفية الشي تتوجه إليه عن طريق الأسئلة يكون قد تناولها ، ولكن ما هو مطالب به هو علف يمكنه قولبة أفكاره في حلي جميل وبناء أفكاره وفق هندسة منتاسقة الأشكال منطقية البناء .

وهذه القدرات يمكن لأي طالب أن يكتسبها عن طريق الممارسة الواسعة السلسف بفك الكثير من ألغاز الأسئلة الفلسفية المقررة عليه ، وأقصد هنا هو الإكثار من تحليل المقالات تساعد التلميذ على بناء لنفسه أسلوبا فلسفيا يمكن جعله سلحا فعالا في تناول كل طرح فلسفي.

#### رابعا: أنها بناء لبناته التصورات الفلسفية:

لكل محور ما مشكلة فلسفية ولكل مشكلة فلسفية تصورا فلسفيا ، وهذا التصور اللسفي هو الذي يمكن التلميذ من صياغة اللغة الفلسفية ، حيث ينطلق من خلال الخيال الفلسفي للموضوع في تشكيل منمنمات مقالته فلكل مقالة تصورات فلسفية اللميذ الناجح هو الذي يستطيع أن يُمنهج تلك التصورات في تشكيل تحليله ، وبقدر ما تحكن من بناع مقالة فلسفية ناجحة متكاملة .

# الغرض مسن المقسال القلسفسي:

تكمن أهمية المقالة الفاسفية في تكوين لدى ذهن الطالب تصورات فاسفية في بعض أعمدة الحياة الإنسانية، كما أنها تكسبه لغة النقاش والحوار وأهم من ذلك تصنع في ذهنه التأملات الفلسفية التي تساعده على توسيع خياله وكسر قيود الجمود الفكري فيه.

# كنيف تقيم مقالتك بنفسك ؟

يعد تقييم المقالة من الصفات التي يصل إليها التلميذ بعد تتاوله المادة بعمق، فالعمل الواسع والجدي والبحث المتميز يجعلان التلميذ يدرك ما يجب أن يكون داخل المقالة وما لا يجب أن يكون. و تجعله يستطيع أن يبني أفكار منطقية بكل عفوية وهذا راجع إلى سعة الإطلاع والبحث على عكس التلاميذ الذين لا يعملون ثم يلومون المادة وينعتونها بأنها صعبة ولهذا أوجه لهم نداء من هنا وأقول لهم بأن مادة الفلسفة ليست مادة صعبة بل هي مادة تعتمد على منهجية خاصة في الدراسة وإلى الممارسة المستمرة للتطبيقات ، فالذي لا يقوم بهذه الأشياء يجب أن يلوم نفسه قبل غيره، وحتى تتمكن عزيزي التلميذ من تقييم مقالتك بنفسك نضع لك الخطة التالية :

1- قم بتحليل مقال ما انطلاقا من سؤال فلسفي يعالج قضية فلسفية معينة واطرح
 على نفسك الأسئلة التالية:

- ✓ هل تمكنت من فهم جوهر السؤال ؟
  - √ هـل طريقة تناولك للموضع صحيحة (مقال جدلي أم استقصائي) ؟
- ✓ همل وضعت أهم النظريات وأهم ممواقف الفلاسفة داخل المقالمة ؟.
- مسل خطسة ومنهجية إجسابتك بعيدة عن الركساكة

والسطحيـة ؟. نظام المناز المن

- هـل وضعت مقدمة وخاتمة بــاساساوب جميل وبحلي فلسفـــي راق ؟
- هذه أسئلة ينبغي طرحها والإجابة عليها بصفة آلية في تحليل أي مقال حتى تتمكن الزيزي التلميذ من معرفة ما تقوم به.
- 2- قارن مقالة مع مقال يتناول نفس المشكلة من كتاب ما، لتدرك ما نسيته أو ما رحب عليك أن تتداركه.
- ال-قراءة تحليلك بموضوعية ولا تترك الذاتية تسيطر عليك وقل دائما في نفسك، الل حقا إجابتي صحيحة ؟ هل تمكنك من فهم السؤال ؟ هل أحلل بلغة فلسفية السولة ؟ .

### الله معسابيسر المقالسة الفلسفيسة الناجهسة: المسابيسر المقالسة الفلسفيسة الناجهسة:

إن المقالة الفلسفية الناجحة تبدأ من الفهم الصحيح للسؤال، ثم كتابة مقدمة سياغتها الفلسفية حسنة وأخيرا الاعتماد على التحليل الفلسفية و على أهم الملريات والمواقف الفلسفية في التحليل.

اولا - الفهرم الصحيح للسوال:

بعد قراءة جميع الأسئلة المطروحة عليك في البكالوريا أن تختار سؤالا -واهدا , والسؤال الواحد الذي اخترته يجب أن يكون على أساس .

- V أن فهمك ليسه صحيح.
- ٧ أن طرحه سهل وصياغته بسيطة.
- ان يكون سبق لك وأن قمت بمعالجة مسؤال مثله.

37

 √ أن تكون تملك القدرة على تناوله، ولديك اللغة الكافية لمعالجته والأدلة المناسبة لتدعيمه.

فبعد اختيارك المسؤال تأمل فيه جيدا وخاطب نفسك بما يلي :

- لأي محور ينتسب هذا الســــؤال ؟
- أي زاوية يعالبج هذا السؤال من زاويسا المحسور؟
  - هـل يحلل بالطريقـة الجدليـة أم المقارنـة أم الاستقصائـي؟

تــم عد مـن جديد إلى ذاتك طارحا الأسلنة التالية:

- هـ ل حقا اختياري صائب للسؤال ؟
- هـــل يـوجد فــخ فـــي الســوال أم لا ؟
- على أي أمساس اخترت هذا المسؤال ؟

و هذه الأسئلة دورها يكتمل في إيعاد الطالب عن الفشل في اختيار الموضوع وأهم من ذلك نبعد عليه كارثة الخروج من الموضوع.

وعند الإتمام من اختيار السؤال، تأتي المرحلة المصيرية لتوجه مقالتك وهي مرحلة تحديد المشكلة التي يتناولها السؤال، أقصد بالمشكلة هنا هي الأسئلة التي نظرحها في المقدمة, ولتحديد المشكلة أهمية كبيرة في تناول الموضوع، و هذا راجع في كونها أنها توجه إجابة التلميذ نحو الصواب أو الخطأ، فمن المشكلة ينظلق التلميذ في الإجابة, والإجابة تكون حلا لتلك المشكلة في كانت المشكلة التي حددها التلميذ صحيحة كانت إجابته صحيحة وإن أخطأ في تحديدها أخفق في الإجابة وعسسد خارج عن الموضوع.

ولهذا تعد علاقة تحديد المشكلة بالإجابة -التحليل- في المادة الفلسفية علاقة تكامل حتمي، فيما يتتاوله الطالب داخل تحليله هو صورة واضحة لبناء تصوره

الله المنطلق من تحديد تلك المشكلة، فلا نتصور أن التلميذ يقوم بتحديد مشكلة الم يقوم بخل مناقض لذلك المشكلة، وعلى هذا الأساس ادعوا التلاميذ إلى الحذر الوقوع في تلك الأخطاء.

اللها - كتابسة مقدمسة -طرح المشكلة- جيدة الصياغسة :

دائما في هذا المجال أوصى التلاميذ بأن كل ما يملكوه من براعة في التحليل مسن في الصياغة ينبغي صبه في طرح المشكلة أي المقدمة لأن المقدمة أو طرح المشكلة تعتبر البوابة الرئيسية لأي مقال وهي أول ما يعكس مستوى التلميذ أما المصحح.

الماسل طرح المشكلة يدرك أي شخص ينتاول المقالة مدى تمكن التاميذ من الماسدة ومن الموضوع على وجه الخصوص وعليه أنصحكم أعزائي التلاميذ

بجب أن تكون المقدمة تخدم الموضوع.

أن يكون البناء اللغوي لطرح المشكلة سليما خاليا من الهفوات التي قد تثير المصحح.

الاستعاد عسن أسلسوب الإطنساب والإنشساء والاعتماد على الأسلوب الفنسفسي.

« تفادي الأخطاء الإملائية والنحوية لأن المدخل يجب أن يكون سليما.

الاعتماد على الإثارة الفلسفية قبل طرح الإشكالية وذلك حتى تكون المقدمة
 لا مبتة.

سياغــة المشكلــة في أخــر المقــدمـــة صياغــــة صحــيحة .

االاا: تدعيم المقالة بأقوال ومواقف فاسفية :

لى المقالة الفلسفية لا تكون لها قيمة فلسفية بغياب الأدلة والحجج التي تأخذ شكل

مواقف أو أقوال أو نظريات فلسفية ، وكما هو متعارف عليه أن لكل قضية فلسفية نظريات متميزة تتناولها، ولها فلاسفة مشهورين يتطرقون إليها ، وبهذا يكون التلميذ ملزم بتدعيم مقالته بذلك حتى لا تكون مجرد حشو لا معنى له ، وبقدر ما أثرى التلميذ مقالته بالأدلة وزينها بأقوال الفلاسفة وأحطها بمختلف النظريات بقدر ما كان طرحه للقضية معمقا وذو دلالة علمية.

وأنت أيها التلميذ ليس ملزم عليك أن تكون ملم بكل الأدلة والنظريات التي تكون قد تعالج القضية ، بل أنت مطالب فقط بأشهر الأدلة والنظريات التي تكون قد تطرقت إليها خلال نتاولك للموضوع، كما يمكن لك أيضا أن تستعمل الأدلة الواقعية أو بعض الأبيات الشعرية التي تعالج الموضوع ولكن فقط عليك أن تكون ملزما بالمطلوب.

### كيف تصنيع لغية مقيالتك؟

تعتبر لغة التأميذ داخل المقال هي المرآة العاكسة لمدى استيعابه للموضوع، ولمدى تمكنه من المادة ككل، فالتأميذ الذي تمكن من استيعاب المادة نجد لغته في المقالة سليمة، وكلماته مختارة وجمله مركبة تركيبا منطقيا، ويكون تتاوله للموضوع عميق حيث يجعل المصحح أو القارئ يتلمس قدرة الطالب وبراعته في تتاول المواضيع الفلسفية على عكس التلميذ الذي لم يستطيع استيعاب المادة بعد، فنجد لغته ركيكة وأسلوبه في التتاول سطحي إلى درجة أنه في بعض الحالات لا تستطيع قراءة موضوعه بسب العثرات التي تحد ث ألما في ذهنك بسب عدم تمكنك من استيعاب تحليله، فلغة أي مقال هي شخصية الطالب داخل ذلك المقال.

واللغة أيها التلميذ حتى يمكن لك اكتسابها - لأن الكثير من التلاميذ يخبرنا في كثير من الأحيان أنه يتمكن من تحديد المشكلة ولكنه لا يستطيع أن يعالج تلك المشكلة في إطار لغوي سليم بسبب غياب البراعة في التركيب والتصور

السيار فالاي الفالف الفالف

البما أن السباحة تكتسب بالمهارة والممارسة الفعلية لها فإن للتحليل المستمر الكثير من المقالات أيضا دور في اكتساب المهارات الفاسفية ، فتقنيات الكتابة واخل المقالة الفلسفية يكتسبها أي تلميذ مهما كانت قدراته الذهنية بكثرة الممارسة وأذا هذا أوجه لومى لكثير من التلاميذ الذين لا يقومون بتحليل المقالات التي الله من طرف الأستاذ في البيت معتقدين بأن الأمر بسيط ، فلا يحق اك وما التلميذ التحدث عن صعوبة المادة أو أن تصف نفسك بالضعيف فيها وأنت لم الله أي موضوع خارج إطار القسم، فنلاحظ بعض التلاميذ سامحهم الله و الماهم يقومون بتحليل المقالات لإرضاء الأستاذ وآخرين خوفا منه، وآخرين الراهم في أوقات الراحة يتناولون مقالهم وكأنهم لا يملكون أي وقت في البيت ولا والدون بأن هناك امتحان يسمى- البكالوريا- سوف يواجهونه ولن تكون وسيلة الماحهة إلا بالكفاءة اللازمة والعمل المتقن المصحوب بالإرادة يصنعها العمل ويستعفيها التكاسل والخمول، وفي الأخير أقول لك أن اللغة الفلسفية جذورها السليل المستمر المقالات وسيقانها هي المنهجية الصحيحة، وأوراقها هي التسورات الذهنية الواسعة وثمارها هي المقالة الفاسفية الناجحة، وحتى يمكنك ول تحقيق ذلك أنصحك بـــ:

◄ أراءة الكثير من المقالات والتأمـــل فـــي أستــوب الكتابــة داخلهــا
 ◄ الاكــثار مـــن تحلــيــل المقــالات .

◄ أن تتثبت جيدا من حقيقة فهمك للمطلوب.

## 2) اطروح المشكلة بدقة: المشكلة بالمشكلة بالمشكلة المشكلة بالمشكلة بالمثل بالمشكلة بالمشكلة بالمثل بالمشكلة بالمشكلة بالمشكلة بالمشكلة بالم

كما تعلم عزيزي التأميذ بأن طرح المشكلة يكون في المقدمة , والإشكال الذي سلطرحه في المقدمة يعبر عن طبيعة فهمك للموضوع، ولهذا عليك أن تطرح المشكلة التي استنبطتها من خلال السؤال الرسمي المطروح عليك بدقة بحيث ومنح للمصحح فهمك للموضوع بوضوح بحيث لا تضع مشكلتك في دوامة التأويلات العديدة، أو أن تجعل طرحك للمشكلة سطحي بل سؤال أو سؤالين ومنح بهما بدقة ما يعالجه الموضوع الذي اخترته حتى تكسب المصحح وتجعله الرسم في ذهنه صورة جيدة عليك في البداية وهذا سيكون لصالحك طبعا .

### الانتباه من استعمال اللغة الأدبية وأسأليب الإنشاء:

ان استعمال بعض التشبيهات، أو الاستعارات، أو الكنايات داخل المقالة اللسفية سيزيدها بهاء و جمالا، ولكن ما نحذر منه هو الأسلوب أو اللغة التي المقالة الأدبية، بحيث أن قارئ المقالة الفلسفية يعتقد بأنه يقرأ مقالة الله لا فلسفية، بسبب غياب اللغة الفلسفية، ولهذا وجب عليك أيها التلميذ أن المتعمل العبارات الفلسفية كما عليك أيضا أن تستعمل المصطلحات الفلسفية حتى المحكن من إيصال الفكرة بالطريقة الفلسفية المناسبة.

### ا) عدم الإكثار من الأخطاء الإملائية والنحوية :

هذا أمر آخر قد تستهين به وتعتقد بأنه أمر بسيط، فقد تقول داخل نفسك لا السيط، فقد تقول داخل نفسك لا السيط إلى الملائي أو نحوي، ولكن عليك أن تعلم بأن أزيد من أربعة أخطاء قد الله الله الملك نقطتان، ونقطتان في البكالوريا بالنسبة الشعب الأدبية يعني 10 نقاط كاملة اللهب في مهب الريح بسبب الاستهانة بتلك الأخطاء، وعلى هذا الأساس أنصحك

> القراءة الواسعة لمختلف الكتب التي تثناول الموضوع المسدروس .

> جمع أكبر عدد ممكن من الأدلة والبراهين حتى تدعم بها تحليلك ولا يصبح مجرد حشو.

◄ الاعتماد على السذات عند تدليل أي مقال لتكنشف عسيوبك قبل فدوات الأوان •

الله نقساط ينبغسي الانتباه من الوقسوع فيها فسي أي تحليل:

1) الانتباه من الخروج عن الموضوع: أول نقطة وأخطرها ينبغي أن يعلمها التلميذ جيدا هي إمكانية عدم فهمه جيدا للسؤال وبذلك تناوله بغير حقيقته مما يؤدي به إلى الخروج الكلي من الموضوع، وهذا ثنائع الحدوث بين أوساط التلاميذ في البكالوريا، حيث نجد الكثير منهم من يخرج عسن المطلوب وهذا راجسع إلى ا

- ٧ عدم التدقيق جسيدا فسي السوال .
  - ٧ عدم التوفييين في اختيسار السوال ٠
- ٧ فهسم خساطئ لمصطلح ما فسسى العسسوال .
- ✓ السرعـــة فــــي الاختيـــار والقــهـــم معــا.
- √ الاغترار بالتفس في بعض المحالات .
- ✓ غياب منهجية صحيحة السقراءة الأسئلة الفسفية.
- ✓ ربما لكون الطالب لم يمارس كثيرا التطبيقات .
   وحتى لا تخرج مسن الموضوع عليك ب:
- > قصراءة المسؤال بتسأتي وإمسعان .
- > محاولة فك كال الغازه وشرح كال كلمانا وإدراك كالمانا معانية

I D D D D D D

أى بعد قراءة السؤال نقول متسائلين هل القضية المطروحة في السؤال مسلم بها وسكن التسليم بها مباشرة أم أنها تحتمل النقاش والجدل ؟

والله : على شكل سؤال مباشر : ﴿ وَهُو مُنْ اللَّهُ وَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

- الإسان حسر ؟ الا باليا يظهر الا يا الا الإسان
- المسل حياتنا النفسية حياة شعورية فقط ؟
- المسل يمكن القول بسأن الأنسلاق نسبيسة ؟
- الله الله المثلة بعد التأمل فيها وقراءتها جيدا نعيد من جديد لنطرح على أنفسنا الأسئلة
- « هل الموقف القائم على أن الإسان حر موقف مسلم به ولا يحتوي على اللهض ؟ .
  - السل فعلا حياتنا النفسية حياة شعورية ؟
  - السل حقا الأخلاق نسبية وليست مطلقة ؟
- لم بعد طرح أسئلتنا الخاصة على الأسئلة الرسمية نقدم الإجابة لنتأكد من حقيقة الأسئلة السابقة الذكر تتتاول بالطريقة الجدلية بالصياغة التالية:
- لا يمكن التسليم بالقول بأن الإنسان حر بل قد يكون مقيدًا وخاضعا للكثير من المساب وبذلك يكون سؤالنا يحتوي على موقفين متناقضين وعلى هذا الأساس الماطريقة الجدلية.
- لا تتحصر حياتنا النفسية بمجال واحد وهو الشعور بل هناك مجال آخر مؤثر الدور في حياتنا النفسية و هو اللاشعور.
- الاسكن القول بأن الأخلاق نسبية فقد تكون مطلقة.
- وهذه العملية الحسابية ينبغي الاعتماد عليها في تناول أي سؤال حتى نستطيع من الأكد من حقيقة الطريقة التي اخترناها للمعالجة.

بعدم الاستهانة بالأمر بل عليك أن تركز جيدا عند الكتابة وأن لا تقع في أخطاء كثيرة وأن تراجع ورقتك بعد الإجابة لتصحح ما يسمكن تسصحيحه.

- 5) الاهتمام بالناهية الشكلية للإجابة وفي هذا المجال أنت مطالب بد :
- ✓ تحسين خطك قدر المستطاع حتى تقدم مقالك بخط يمكن للمصحح أن يسقرأه بسهولة ووضيوح.
- ✓ استعمال سيالسة واضحة اللون .
- ✓ تجنب الإكشيسار من التشطيب. من التشاطيب المام المام
- √ وضع أقوال الفلاسفة بين قوسين. المناه المالية المالي
- √ استعمال الفرواصل والنقاط كل في معلها ومكاتسها.
  - 🔯 أنـــواع المقــالات الفلسفيــة:

إن المقالة الفاسفية تأخذ عدة أشكال فمنها من تكون روحه الجدال والنقاش وهي المقالة الجداية، وهناك مقال نقف فيه موقف الوصف أي المقال الاستقصائي وهناك المقارن حيث نأخذ في مقارنة قضية بأخرى، وفيما يلي التعريف بكل نوع من أنواع المقالات وتوضيح مراحلهم وخطواتهم بكل تفصيل .

# ا القال الجدلي

وهو الوقود الذي تتحرك به أغلب القضايا الفلسفية، والمقال الجدلي هو الذي يتناول قضية ذات موقفين متناقضين حيث كل موقف يسعى إلى إثبات نفسه ويلغى الطرف الآخر وأغلب المقالات الجدلية تعطى بصياغة السؤال المباشر وتكون بدايتها بــ " هسل " وهذا ليس معيار حتمي لسائر المقالات حيث نجد بعض المقالات الجدلية لا تأخذ صياغة السؤال المباشر حيث تكون على شكل مقولة لأحد الفلاسفة أو قولا يظهر موقفا فلسفيا ما.

و لكن المعيار الثابت هذا هو عندما يحتوي السوال على قضية تحتمل الجدل

44

المقدمة، والعقل المسير لهذا الجسد هو طرح الإشكال.

وتتكون المقدمة بدورها من مراحل نبدأ أولا بالتمهيد ثم الإطار الفلسفي ثم طرح الإشكال أما اليوم فأصبح يشار إلى هذه العناصر باحتمال وجود رأيين مثاقضين.

- المساولات المساو
  - .... هسدا ما أقساض الإشكاليات الفاسقية داخل ذهنئسا.
  - .... من هذا تنطلق الأسئلة الفلسفية باحثة عن الحقيقـــة.
  - · .... وهذا ما وضع خلاف حاد بين الفلاسفة ومختلف النظريات .
- الله بعض الصيغ التي يمكن الاعتماد عليها كاداة فنياة نعتمد عليها لجعلها معلل لطرح مشكلاتنا الفلسفية.
- وحستى نتمكس مسسن طرح المشكلة طرحا جيدا ننصحسك بس:
- ◄ الإطلاع على الأسلوب المعتمد في بناء كل مقدمة خاصة بموضوع
   ◄ الإطلاع على الأسلوب المعتمد في بناء كل مقدمة خاصة بموضوع
  - ◄ إثارة الرأييان النقيضيان ببراعة، إلى إلى المساول إلى المساول
  - استعمال عبــــارات فـــلسفيــــة راقــــــيــة.

وكما نكرنا أنفا بأنه لا يمكن اعتبار كل سؤال مباشر يحلل بالطريقة الجدلية فقد يطرح السؤال بطريقة السؤال المباشر مبتدأ بــ " هل " ولكنه لا يحلل بالطريقة

الجدائية بل بالمقارن أو الاستقصائي ولهذا واجب الحذر من:

✓ الاعتقاد بأن كل سؤال مباشر يبدأ بـ " هل " بالضرورة يعالج قضية جدلية.

✓ نسيان بأن معيار التمييز هو: هل تحتمل القضية العطروحة في السؤال الجدل أم لا؟.

إن المقال الجدلي يتكون من ثلاثة مراحل أساسية وهي:

أولا: طرح المشكلة.

ثانيا: محاولة حل المشكلة والتي تتكون بدورها من ثلاثة مراحل وهي:

- + الأطروحة.
- الم تقيضها. الله ما الرائية المعالم ال
- الم تركيب الجاوز. المنافعة المناوية المنافعة الم

أخيرا: حل المشكلة. الله المشكلة المسالة المسال

أولا - طرح المشكلة (المقدمة):

تعتبر طرح المشكلة مدخل أساسي لكل موضوع ولها أهمية كبيرة في كون أنها تحتوي على عصب المقال وهو طرح الإشكال، وداخل المقدمة نقوم بتحديد الإملار الفاسفي للموضوع فإذا شبهنا المقال بالجسد فإن رأس هذا الجسد هو

الأسلوب أنصحك أن تستعمله في أي وقت، فعند جلوسك وقت الاستراحة أو وقت الأراغ لن تخسر شيئا عندما تطرح سؤال ما وتعيد صياغته بأسلوبك للعديد من المرات وفي ما يلي مثال عن ذلك :

والول السؤال: ( المقال الدار ا

" السسل يسسمكن البسسات اللاشعور؟.

المستوم أنت بإعسادة صياغسة المستوال بأوجسه

" السلسل هناك اللاشعور داخل حياتنا النفسية ؟ وكيف يمكننا إثباته ؟

الله الله المنا بإعادة صياغة أستلة تخدم المطلوب بشكل مخالف، وبهذه الطريقة طبعا

وه ممارستها للعديد من المرات ستجد مستواك قد تطور في صياغة المشكلات المسعدة.

اللها: محاولة حل المشكلة:

ا- الأطروحــة:

بعد كتابة المقدمة وصياغة المشكلة تأتي مرحلة الأطروحة، والمقصود هذا هو الله الموقف الأول من القضية الفلسفية المطروحة ويتم ذلك بتحليل بصفة اسعة الموقف الذي جاء ضمن صياغة السؤال، ولهذا أقول لكم أعزائي التلاميذ التوردوا في الأطروحة القضية الواردة في السؤال مثال من ذلك :

• إن حياتنا النفسية حياة شعورية فقط . حلل وناقش

الله السؤال يتناول إشكالية الشعور واللاشعور وقد أورد نص السؤال قسم من الاحابة وهي ذكر بأن الحياة النفسية حياة شعورية من خلال قول السؤال

أمسور لا يسمح الوقوع فيهسا فسسى طرح المشكلة:

- ✓ وضع كلام لا علاقة له بالموضوع المطروح .
- ✓ الإجابة عـــن المشكاــــة مباشرة في المقدمة .
- ✓ إعادة طرح نفس المشكلة التي تأخذ الشكل الرسمي, حيث نجد بعض التالميذ يعيد صياغة السؤال نفسه في مرحلة طرح المشكلة وهذا غير مقبول ويشير إلى عدم تمكنه من المادة.
- ✓ عدم إبراز العناد الفلسفي فينبغي عليك أن تبرز العناد الفلسفي فهو
   الوقود المحرك للمقالة الفلسفية .

أساليب وتقنيات صياغة المشكلة :

إن الأسئلة التي نطرحها في طرح المشكلة كما هو مسلم به يجب أن تكون لها علاقة مباشرة بالمطلوب بحيث أنها تعيد إثارة جوهر السؤال بصياغة مغايرة تعبر عن فهم التلميذ للموضوع وأن لا تكون خارج نطاق جوهر القضية المطروحة والواجب تحليلها.

وحتى يمكن التلميذ أن يتمكن من اكتساب مهارات طرح الأسئلة وصباغة المشكلات لدي طريقة مبتكرة في هذا المجال فحواها هو أن يضع التلميذ أسئلة ثم يأخذ في تغيير صياغتها للعديد من المرات حتى يصل إلى الصياغة الأفضل بعبارة أوضح أنه عليك أيها التلميذ أن تعمل جادا على إيجاد أسئلة تعالج قضايا فلسفية ما ثم تقوم بإعادة صياغتها بأسلوبك الخاص للعديد من المرات لتتمكن من الكساب مهارات صياغة المشكلات، وأنت أثناء قيامك بهذه العملية لست مطالب بتحليل المقال ككل فقط تقوم بقراءة السؤال وإعادة طرحه بطريقة مغايرة وهذا

سان دورها وأثرها وعلاقتها بالإبداع.....البخ على المناه

الايبب أن تنسى عسرض الحجيج والبراهين داخل الأطروحة:

مسدة مرحلة أخرى مهمة داخل المقال وهي مرحلة جمع الحجج والبراهين الاستداد بها داخل المقال لتبرير الموقف المعروض، والحجج والبراهين أنواع المالك منها الواقعي والعلمي والعقلي....الخ، كما يمكن الاستعانة بالأمثال والحكم والعمل الأبيات الشعرية التي ترتبط بالموضوع ولا أقصد هنا أننا نكثر منها اللحول مقالنا من فلسفي إلى أدبي .

7- الميض الأولروهية: " المسلمة المسلم

المقصود بنقيض الأطروحة هنا هو الموقف الثاني أو الموقف النقيض الذي مالج القضية الفلسفية المطروحة، ونتناول نقيض الأطروحة بالطريقة المبينة في مرس الأطروحة ، مع الانتباه بأن النقيض هو الظل الذي يختفي وراء المسيسة المطروحية في صياغة السيؤال، أي أنه استنتاج المسيول ، أي أنه استنتاج نصل إليه من خلال إدراك مسا يستريسده السيوال .

والحسن قبسل بداية تحليل النقيض بحب أولا نقد الموقف الذي جاء في الأماروحة.

مالسطة: ويجب أن نذكر عزيزي الطالب هذا بأن للنقد تقنيات يجب السلى الطالب إدراكها ومع فنها حتى يتمكن مسن توجيسه المسد جيسد البنساء.

النقد دهو توجيده تقييم مسا للقضيدة سدواء من الناحية السلبية أم الاحابية للأطروحة، وفي نقدنا للأطروحة يجب علينا أولا أن نوجه انتقادات الحابية للقضية وذلك بذكر محاسنها ومحاسن وليجابيات منطلقاتها، ثم بعد ذلك النال إلى عرض العيوب وتحليلها، وهنا ينبغي علينا أن نمهد للنطرق إلى

" حياتنا النفسية حياة شعورية فحقط " وعند دراستنا للموضوع نجد أن هناك الشعور والذي يهمنا الآن هو بماذا نبداً في الأطروحة؟ هل نبداً بالشعور أو اللاشعور ؟ والإجابة تكون بالشعور لأن نص السؤال أشار إلى

تطبيقات وأمثلة عن ذلك : المحمد المحمد

1. هـــل تتوقف عملية الإثراك على فاعلية الذات؟

2. هـ ل تـ فتصر الـ عادة في كثرة الإعـ ادة ؟

3. هـل يرجع الإبداع إلى العسوامل النفسية ؟

السحال: إبدر في المختلف الالمنفسي البليفي عليك أن البرز المدال الكاف

السوال الأول بتناول أن الإدراك برتبط بطبيعة العوامل الذاتية.

2. وفيي السؤال الثاني نعرض دور الإعادة فيي تثبيت العادة بالنسبة للأطروحة.

وفي المسؤال الثالث نتطرق في عرض الأطروحة إلى ذكر دور العوامل الفطرية فسي الذكاء.

ولكي نسهل لك الأمر في التحليل فعند تتاولك للأطروحة بالنسبة للسؤال الأول السابق الذكر تقوم بعرض أثر العوامل الذاتية في عملية الإدراك وذلك بتتاول طبيعة العوامل الذاتية، وعناصرها، وأثرها، وتدعيمها بحجج وأمثلة واقعية، وذكر أقوال الفلاسفة والعلماء الذين يزكون هذا الاتجاه وعند تتاولك لهذا كله ستجد نفسك قد تتاولت الأطروحة بذكر الأهم والمطلوب، وهذا نفسه ينطبق على الأسئلة الأخرى .

وحتى السؤال الثالث نقوم في عرض الأطروحة بذكر وشرح العوامل النفسية ثم

50

عـــرض نقيض الأطروحة لأن النقسد جسسر نسسر مسن خلاله من قضية إلى أخرى .

- لا تنس عرض الحجمج والبراهين في النقيض:

نتبسع هنسا الطريقة المبينسة في عرض الحجسج والبراهيسن الخاصسة بالأطروجة.

3- التركيسب أو التجساوز:

ملاحظة: بداية قبل بداية التركيب أو التجاوز علينا بتوجيه انتقادات للنقيض وذلك لنمهد طريق التركيب .

التركيب مرحلة يكمل دورها في التوفيق بين الموقفين بحيث أننا نقوم بجمعها بصفة مركبة نجمع فيها الموقفين المتثاقضين معا. أما في التجاوز فإننا نضيع القضيية أو الموقف الذي يكون الأقرب إلى الصواب من الموقفين السابق نكير هما.

والكتابة في التركيب تنطلق من الفهم الدقيق للتحليل، فالتلميذ هذا يعبر عن حقيقة فهمه لأطراف القضية المطروحة، لأنه ليس من البساطة القيام بجمع القضيتين في قالب واحد يعبر عنهما إلا إذا كان هذاك فهما دقيقا للأفكار الأساسية التي تبينها كل نظرية أو يبينها كل موقف، هذا إذا كان التركيب يمندعي جمع أطراف الموقفين في قالب واحد نسميه بالتركيب ويمكن الإشارة هذا أنه يستطيب التلميث أن يعبر عن آرائسه ومواقفه الخاصة بعد أن يتطرق إلى جمسع القضيتين.

أما إذا كنا بصدد عرض تجاور فإن الأمر هنا يستدعي منا إظهار موقف جديد (أو نظرية) أكثر شمولية ودقة من الموقفين المعروضين في المقالة.

السيل فسي العالما المالي ا

- بالنسبسة إلى التسركيب الذي نجمسع فيسه القضيتيسن معسا

جمسع القضيتين بذكر مسسا أصابتا فيه وما أخطأتا فيه بصياغة منتظمة .

الخروج باستنتاج شامال للقضيتيان .

" وضع تحليلك الخاص أو موقفك من القضية المطروحة اعتمادا على ما فهمته وهنا يمكن أن تضع رأيك حتى ولو كان مخالفا لكل الموقفين.

بالنسبة إلى التجاور الذي يتطلب نظرية أو موقف ثالث أكثر شمولا:

الخروج باستنتاج شامل , وجعل هناك تمهيد للدخول للموقف الأشمل .

وضــــع الموقف أو النظريــة المركبــة.

ذكر موقفك الخاص من القضية ككل .

#### اللبا: حيل المشكلية

للوم في آخر كل مقال بحل المشكلة، وهذاك الكثير من التلاميذ من يهمل هذه المرحلة ونحن هذا لا ندري هل راجع هذا لتناسيه أو نسياته لها أو عدم اهتمامه المحكل، ولكن لحل المشكلة دور مهم سواء من ناحية التنقيط لأنها في غالب الأحيان تستحق من المصحح على الأقل نقطتان، أو لكونها عندما يجيد التلميذ السع حوصلة جيدة للتحليل يقوم بكميب المصحح لأته بذلك يقنعه بأن فهمه مدح بالنسبة للقضية، وأن تمكنه من منهجية التحليل ومن الموضوع ككل المسرح بالنام حليا مسمن خسيل هل المشكلة أو الاستنتاج العام.

## 

ينبغي أن نشير أو لا إلى الفرق بين طريقة المقارنة والطريقة الجدلية أن الطريقتان تحتويان على تحليل قضيتين إلا أن الفارق الجوهري يكمل في أن المقال الجدلي يعتمد على طريقة الإثبات والنفي أي النقاش وهذا ما تتميز به طبيعة المقالة الجداية، أما المقارن فهناك قضيتين ولكن لا جدل و لا نقاش بينهما.

والمراد من طرح الإشكال في المقال الجذلي هو الوصول الإظهار الموقف الصحيح أو النظرية الأشمل التي نفسر ظاهرة فلسفية ما، أما المقارن فهي تكمل في بناء العلاقة القائمة بين الموقفين أو التصورين المطروحين بحيث نقوم بإبراز مواطن الاختلاف ومولطن الاتفاق وطبيعة العلاقة بينهما.

#### 1. طرح المشكلية:

ونقسوم هنا ببناء احتمال وجود تشابه بين طرفين مختلفين.

2. محاولة حـــل: ويتكــون مـــن .

#### أ) إظهار وكشف مواطن الاختلاف:

حتى نتمكن من المقارنة بين تصورين علينا أولا أن نضع بدقة أوجه الاختلاف الجوهرية ثم الثانوية التي تظهر جلية بينهما فيما أن لكل تصور خصائص وسيمات معينة تلك الخصائص والسمات هي التي تبصرنا بالزوليا التي تختلف فيها كل قضية عن غيرها .

### ب) إظهرار وكشرف مواطن التشابه (أو الاتفاق):

فبما أن لكل تصورين أوجه اختلاف فلا بد وأن تكون بينهما أوجه تشابه أي أن لكل تصورين نقاط يتشابهان فيهما و يتفقان عليهما , وهناك أيضا أوجه تشابه جوهرية وأخرى ثانوية فعلينا أن نبدأ بتحليل التشابه الجوهري بينهما ثم ننتقل إلى أوجه التشابه الفرعية .

### ج) طبيعة العلاقة بينهما:

إن المقصود بطبيعة العلاقة بينهما هو العلاقة الرابطة بين التصورين، فبما لا لكل تصور مميزات تجعله يختلف عن التصور الآخر، ويتشابه معه في نقاط على تلك الاختلافات ونقاط التشابه تجعل بينهما نقطة تداخل وهي المعبرة عن الملاقة الرابطة بينهما.

المشكلية (نسبة الترابط):

المسلل في المشكلة موضوع المقارنة.



the length of the thirt was plant of the terms of the ter

السبيل فسي القطسفة

D D D

3 - المقال الوصفي (الاستقصائي):

الاستقصاء بالوضع الاستقصاء الحر الاستقصاء بالرفع المحطات الثلاثة تعليق المشكلة مع ميادرة المطلوب الدفاع عن المطلوب إيطال رأي طرح تحديد المسلمات يبدوا سليم رأي ييدو غير سليم المشكلة والتصريح بالخطة النطقية المرة. مسار محاولة حل عرض منطق عرض منطق محاولة المشكلة في خطة لا الاطروحة الأطروحة الحل هي جدلية ولا هي ابطال الأطروحة تدعيم الأطروحة مقارنة ولا هي ... بحجج شخصية نقد أنصار الأطروحة نقد خصوم الأطروحة التأكيد على التأكيد على ايصال المنطلقات هل بالنتائج مشروعية الإيطال مشروعية الدفاع atsmall



مرحليسة التدريسب على المهارات في قراءة وتحليل السؤال الفلسفي كيف تصبح قادرا على قراءة السؤال الفلسفي وتحليل المقالة الفلسفية بسهولة?

TO DO DO

### أساليب وتقنيات قراءة الأسئلة الفلسفية:

ان أول المسؤوليات التي لها علاقة كبيرة بفهم الموضوع والنجاح في تحليله من طريقة قراءتنا للسؤال ومدى المامنا بجميع حيثياته البعيدة والقريبة، الظاهرة الداملنية.

وقراءة السؤال الفلسفي ليست كقراءة جل الأسئلة في المواد الأخرى بالرغم لل كل الأسئلة وفي مختلف المواد تشترك في أنه ينبغي عدم الشروع في حلها مالسرة إلا بعد قراءتها بدقة وتركيز وقهمها جيدا وإدراك مرادها، إلا أن السؤال السؤال خصوصا إذا تعلق الأمر بنص فلسفي فالأمر هنا يحتاج إلى عملية حسابية السلمي خصوصا إذا تعلق الأمر بنص فلسفي فالأمر هنا يحتاج إلى عملية حسابية السلمي فقيقة أرقامها هي قراءة ما وراء السطور لا الكلمات فقط.

ومعادلتها هي التمكن من المصطلحات الفاسفية (الكلمات المقاتيح) - ولهذا الحب الإطلاع على معاجم المصطلحات الفاسفية - كما يتطاب الأمر المعرفة والالمام بالقضايا المهمة لنخرج بنتيجة تبدو بمبيطة إلا أنها في الحقيقة هي بناء السه ولبناته القراءة الدقيقة والمعرفة الواسعة لكل القضايا والتمكن من الكلمات الماليح، وهذا ما يمكننا من فهم السؤال على وجهه الصحيح.

والقراءة المنتظمة السؤال نتم عن طريق المرور بمراحل نبدأ فيها أولا القراءة الشكلية أو السطحية، ثم كمرحلة ثانية نغوض أكثر في السؤال عن طريق الساءة قراءة باطنية أي فلسفية، وأخيرا نركب بين ثلك القراءات وما نسميه الداءة التركيبية التي من خلالها نرسم الخطوط العريضة للإجابة، وبقدر ما

56

ننجح في إنباع المراحل السابقة بقدر ما ننجح في الإجابة، وفيما يلي العرض المفصل لمراحل قراءة السؤال الفلسفي.

# أولا - القراءة الشكلية (السطحية)

القراءة السطحية أو الشكلية وهي القراءة الأولى للسؤال، ولهذه القراءة أهمية في معرفة المراد بالسؤال، ويتم من خلالها جدولة السؤال تحت المطلوب.

وقد تحتاج القراءة الشكلية للسؤال في بعض الأحيان إلى مفاتيح لمعرفة المصطلحات المذكورة داخله والتي لها دور في إعطاء المعني والتقسير الصحيح للسؤال، فمثلا سؤال بكالوريا 2001 دورة سبتمبر الخاص بالشعب الأدبية شعبة أداب وفلسفة حاليا جاء بالصياغة التالية: هل تتعارض الدوافع القطريلة مع القيلم الأخلاقيلة؟

فمصطلح الدوافع الفطرية كان السبب في عدم فهم الطابة للسؤال بسبب عدم معرفتهم لمعناه الحقيقي أو الصحيح أو على الأقل العام، ولهذا عندما نقول أن القراءة الشكلية هي قراءة سطحية لا يعني هذا أننا لا نعطي لها الاهتمام المناسب بل لهذه القراءة دور كبير في تسهيل القراءة الباطنية أو الفلسفية.

إذن القراءة الشكلية هي قراءة حروف وكلمات وجمل السؤال، والتي بها نضع السؤال داخل إطاره الفلسفي والإشكالية التي يندرج تحتها.

#### ثانيا - القرراءة الباطنية:

وهي القراءة الفلسفية للسؤال التي من خلالها نقراً ما وراء الأحرف والكلمات والتي نغوص من خلالها داخل أعماق السؤال باحثين عن أبعاده الفلسفية وعن معانيه البعيدة، وينبغي أن نكون هنا مسلحين بالنظرة العميقة والبعيدة للكلمات حتى نستطيع من فك ألغازه ومواجهة أفخاخه، وحتى ننجح في قراءنتا الفلسفية علينا أن نقوم بــ:

- ألهم الدروس جيدا وإدراك إشكالاتها الفاسفية الكبرى إدراكا تاما.
- الإكثار من تحليل المقالات في المنزل الكتشاف كيفية صياغة الأسئلة، ومعرفة الهم الإشكاليات التي يتناولها كل محور.
- التمكن من حل كل الأسئلة التي تتناول تحليل القضايا التي تتعلق بكل الإشكاليات.
  - جمع أكبر عدد ممكن من الإشكاليات والقيام بحلها.

# الشا- القراءة التركيبية:

إن القراءة التركيبية هي القراءة التي نجمع من خلالها القراءة الشكلية والقراءة الباطنية للسؤال بصفة ألية ومن خلالها نصدر القرار النهائي في حكمنا على فهمنا السؤال والإجابة بعد ذلك تكون وفق لذلك الحكم، وقبل ذلك ينبغي طرح الأسئلة التالية:

- المل اخترنا السؤال المناسب أم لا ؟
- الماذا اخترنا هذا السؤال بالضبط؟
- اسل فهمنا للموضوع كان صحيحا ؟
- السل فهمنا الأبعاد الحقيقية للسؤال ولم تكتفي بشكله ؟
- السل وضعنا تفسيرا صحيحا للمصطلحات المتواجدة داخل السؤال؟
  - اسل يمكننا التوسيع في الإجابة بالقدر المطلوب؟
- هل نملك الأنلة المناسبة والحجج الدقيقة والمفيدة التي من شأنها أم تدعم المثنا ؟



فلسفسة قسراءة السؤال الفلسفسي:

لموذج للتدريب على تحليل سسؤال فلسفسي:

المسوضوع : همل يستسوفسي السعسقال مساهيسة الإسسسان ؟

مرحلة الفهم أو الكشسف:

والا : الشغال يتعلق بالناحية المفهوميسة في موضوع فلسفي

مسارة: استخراج شبكة المفاهيم

الهدف: جعل التلميذ قادرا على:

رصد المقاهيم الأساسية .

المثل العلاقات الرابطة بينها .

مهسارة: الانتقال من القكرة العامة إلى المفهوم أو استبدال تعريف عقوي الله بتعريف مؤسس عقليا.

الهدف: أن يصبح المتعلم قادرا على تحديد المفهوم (أو المفاهيم) في سيافه

المسور لكيفيسة مياشسرة هذا الانشقال:

استعراض كامل للكلمات المفاتيح في الموضوع.

الحديد دلالاتها.

الكشف عن المفاهيم الأساسية في ضوئها.

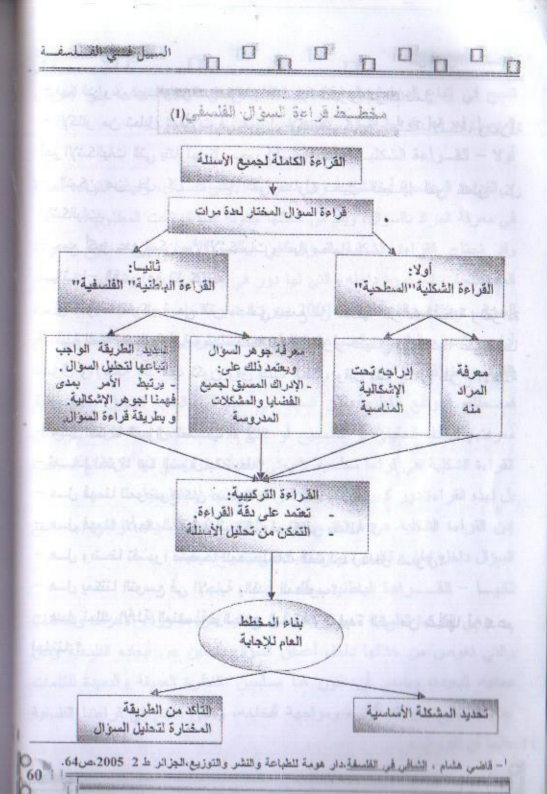
الحث في طبيعة العلاقات بينها.

الإمراءات العمايسسة:

• ســا هـــي الكلمات المفاتيح في هذا الموضوع و أيّة دلالات لها ؟

المامات ؟ المفاهيم الرئيسية الذي تتحرك وفقها كل هذه الكلمات ؟

العلاقة بينها؟ (علاقة تضاد- تتاقض - تناه - استلزام -...الخ)



هذه النهائي، حقيقته المطلقة.

الموضوع إذن يبحث في مدى صحة الاعتبار القائل بأن العقل هو ماهية الإنسان(هل يخترل العقل كل ماهية الإنسان؟).

3- ما طبيعـة العلاقـة بين المفاهيـم ؟ (و هنا يمكن أن نفصل القول في الملاقات المنطقية ) خينما نقول ما طبيعة العلاقة بين [ أ ] و [ ب ] ؟ ما هي الملاقات الممكنة بينهما ؟

ومكن تفصيل العلاقات الممكنة كالتالسي :علاقة استنتاج ، استدراك ،استثناء استقراء ،تضمن ، تقابل ،تناقض، تماثل ،اختلاف، تلازم و تطابق ...

وسا طبيعة العلاقية بيت المفاهيم ؟. ويصال علاقتها فاسمه

ل العلاقة هي علاقة تطابق إذ أن الذي يسأل عنه الموضوع هو: هل تطابق - العقل ماهية الإنسان ؟

( و كد ذلك كلمة تستوفي) والتطابق يعني التساوي : هل تساوي ماهية الإسمان

البا: إنشفال يتعلق بفهم السؤال المطروح و تحديد المطلوب

مهارة:الانتباه إلى صيغة المساءلية.

الهددف: أن يصبح المتعلم قادرا على: و المسادف: أن يصبح المتعلم قادرا على:

السراءة الأسئلة قراءة صارمة و نقيقة .

التفطن إلى خصوصية كل موضوع و تجنب الخلط بين المواضيع المتشابهة .

المسارة: تحديد المطلوب،

الهدف: أن يصبح المتعلم قادرا على استخلاص المطلوب الذي يتعين عليه

المطلبوب من التسلاميد في هذا المستوى بحث دلالي في مصطلح عقل.

1- استعراض كامل الكلمات المفاتيح و البحث في دلالاتها:

مالحظ ... قومنا في هذا المستوى قبول كل التعريفات دون استثناء حتى و إن كانت متداخلة في اتجاه تبيان دور حركة المفهمة في بناء مجال دلالي موحد يغيبه التناقض .

- تستوفسي: استوفى ، استكمل ،استنفذ و فيها الوفاء نقول وفى بدينه ،و استوفى حقه .
- العقـــل: هـو القيد أو الحد / ملكة التفكير /خاصية إنسانية /البعد الإلهـي فـي الإنسان.
  - ماهيـــة : /تحديد / دلالة /حقيقة .
  - الإسسان: حيوان ناطق / كائن عاقل / أرقى الكائنات و أفضلها...

2- الكشف عن المفاهيم في ضوئها:

- لـو تأمانا دلاليا في هذه المفاهيم و حاولنا حصر معانبها بشكل مدقق كيف يمكن أن نحددها ؟

- العقـــل :

لغسة: عقل الدابة شدّ وثاقها، إنه القيد أو الرباط.

اصطلاحا: العقل علامة مميزة للإنسانية، إنه ملكة التمييز بين الحقيقة و الخطأ ، الخير و الشر ...

ثقيضه: العاطفة و الجنون.

-ماهية الإسسان: أي ما يجعل من الإنسان هو .. هو أي إنسانا / حقيقته التي بها يتميز و يعرف /ما من خلاله يتحدد الإنسان كإنسان /ماهية شيء ما هو

ملاحظة: يمكن في هذا الإطار مطالبة التلاميذ ضمن أعمال فرق أن يصوغوا هذا الموضوع صياغات مختلفة تتوافق مع الخاتات التي وقع تحديدها حتى بنضح لهم ما يستتبعه اختلاف الصيغ من اختلاف في نمط المعالجة.

#### " استخلاص المطلوب:

الموضوع إذن يتعلق باختبار موقف فلسفي و حتى عامي (مع عدم المماهاة بيلهما لأن الموقف الفلسفي موقف مؤسس) يعتبر العقل ماهية الإنسان أي أن السائية الإنسان تستنفذ من خلال العقل ،

2 - مسرحلسة التخطيسط لسد:

# ) جوهر المقالة

- الشغال يتعلق بالناحية الإشكالية تفكيكا و بناءا:
- مهارة: تتعلق بفهم السؤال فهما يمكن من بلورة مشكل فاسفي ومن إبراز رهان الناكير فيه.

#### الهدف: أن يصبح المتعلم قادرا على:

- الانتقال من السؤال إلى المشكل الفلسفي .
- الانخراط فعليا في التفكير في مشكل نتيجة وعيه بأنه مشكل أساسي له أبعاد
   وجردية و تبعات لا مجرد مسألة شكاية أو نظرية.
- الصور لكيفية مباشرة هذه المهارة:
- استخلاص المشكل الفلسفي من السؤال المطروح.
  - المبيان تبعاته النظرية و العملية .

### الابسراءات العمليسة:

كيف يكون هذا السؤال مشكلا ؟ مسا الذي يثيره فينسا ؟ لمساذا يجب علينا أن
 الفكر في هذا السؤال ؟ ما مقصد البحث فيه ؟ عمّ يراهن الموضوع ؟

- \* نصور لكيفية مباشرة هذا الانشغال :
- تحديد الإمكانات المختلفة للصياغة ،
- تنزيل الموضوع الذي نحلل ضمن خانة من هذه الخانات.
- استخلاص المطلوب في ضوء النوجيهات التي تصاحبه إن وجدت. الإجراءات العمليسية:
- كيف وردت صيغة الموضوع ؟
- ، نيمسن أية خانة يمكن تصنيفه ؟ من ١١٠٤ العدم العامل البيطاني ا
- ماذا يختبر الموضوع؟ ما المطلوب إذن؟ تحديد الصيغ المختلفة للمواضيع:
- "مواضيع تتعلق بتحديد مفهوم، المساعدة المساعدة المساعدة المساعدة المساعدة المساعدة المساعدة المساعدة المساعدة ا
  - "مو اضيع تتعلق ببيان قيمة بديهية ما.
- "مواضيع تتعلق ببيان قيمة أطروحة من حيث شروط وجاهتها و من حيث حدودها.
  - "مو اضيع تتعلق بتحليل مفارقة قصد تجاوز تتاقض ظاهري.
  - مواضيع تتعلق بإبراز شروط مشروعية قول ما .. يمت يك والمستالة الم

تنزيل الموضوع ضمن إحدى هذه الخاتات : الله مدم وحد المدال

هــذا الموضوع يتنزل ضمن الخانة الثالثة . مــا الذي يشرع تنزيله ضمنها ؟

أولا: هـو يتعلق بأطروحة فلسفية تسرى في العقل ماهية الإنسان.

ثانيا: صيغة التساؤل هـل ": تبحث في اختبار هذه الأطروحة أي أن تبين شروط وجاهتها و حدودها.

- 2- استخلاص اللحظات المنطقية التي يجب على الإجابة أن تتبعها .
- 4- البحث في الخيط الناظم بينها . المداع المسال والمسال والمسال
- "- اقتراح الإجابة التي يمكن إثباتها للسؤال المطروح:
- ان العقل لا يمكن أن يستوفي كل ماهية الإنسان. تمساذا ؟
- لأن ماهية الإنسان أشمل من العقل أي أنه لا يمكن أن نتحدث عن تطابق بين العقل و بين ماهية الإنسان.
- الله يكون الإنسان أشمل مسن العقل ؟
  - لأن له خصائص أخرى إلى جانب خصائص العقل كالجسد مثلا .
- ملاحظة: يهمنا في هذا المستوى تحديد الإجابة نظرا لأنها هي ما بإمكانه أن منسن للتلميذ وجهة دقيقة تقيه من النعشر أو من غياب المقاصد في المقالة إنها مهارة عن ضمانة له يتحرك وفقه—ا.
  - استخلاص اللحظات المنطقية التي يجب عليها أن تتبعها هذه الإجابة:
  - الماصية العقل تستوفي ماهية الإنسان .
- محدودية العقل في استيفاء ماهية الإنسان.
- التساؤل عن ماهية الإنسان في ضوء محدودية العقل .
- ا- صياغـة اللحظات تساؤليـا:
- ا) كيف يستوفي العقل ماهية الإسمان ؟
- ب) هل يعنى ذلك مماهاة تامة بين العقل و الإنسان؟ أليس الإنسان أشمل من
  - م) أي تعريف للإنسان في ضوء محدودية العقل عن استيفاء ماهيته ؟
  - مهارة: البحث عن المواد التي تمكن من معالجة المشكل في مستوى الحجج.

- ما هي الضمنيات التي يستند عليها نص الموضوع ؟أية تبعات يمكن استخلاصها إذن ؟
- استخلاص المشكل الفلسفي من السؤال المطروح:

إن الموضوع يتعلق بماهية الإنسان فهل ما به يكون الإنسان إنسانا هو خاصية العقل فحسب ؟ من الواضح أن الموضوع يختبر مسلّمة التصنيف التفاضلي للكائنات التي تسعى إلى إثبات التميز الإنساني و ربما الشرف الأنطولوجي على بقية الكائنات الأخرى .

إن صبح أن العقل هو ما يستوفي ماهية الإنسان هل يعني غيابه غياب الإنسان الهل يمكن أن نعتبر من هذا المنطلق أن المريض العقلي (طالما أن العقل يغيبه) لا ينتمي إلى دائرة الإنسانية ؟ ثم هل يمكن أن نعدم جميع خصائص الإنسان الأخرى و نصنفها في هامش "الماهية / المركز" الذي هو هنا العقل ؟ ثم كيف يثبت العقل ماهية في إطار التحليل النفسي الذي بين أن العقل أو الوعي ليس إلا خاصية غيابها أكثر بكثير من حضورها ؟

يبدو إنن أن للمسألة تفرعات خطيرة إن على مستوى الوجود أو على مستوى المعرفة إذ الثابت أن المعرفة تبدأ مع الحواس و ربما تنتهي فيها أليست صورة العالم كلها مشروطة بفعالية الحواس ؟ .

مهال والمشكل الفلسفي وفق لحظاته المنطقية.

السهدف: أن يصبح المتعم قادرا على:

- صياغة المشكل صياغة سليمة ببناء عناصره الإشكالية.
- بيان الوجه الإحراجي فيه .

تصور لكيفية مباشرة هذه المهارة :

1- اقتراح الإجابة التي يمكن بناؤها حول هذا الموضوع.

66

الهسدف - جعل التلميذ قادرا على:

- افتراض حجج مدعمة للموقف المستبعد والموقف المثبت.
- توظيف أشكال الحجاج الفلسفي في عملية البرهنة (برمان بالخلف، بالمماثلة، المثال..)

"تصور لكيفية مباشرة هذه المهارة : المسادة المهارة على المسادة المسادة

1 - البحث في حجيج مدعمة في حدود كل عنصر إشكالي . (عمل فرق)

2 - تنويع أشكال عرضها و توظيفها بالاستفادة من كيفيات الحجاج التي رصدت في الدرس (عمل فرق).

- الإجسراءات العمليسة: الرحال العمليسة على المحالية المحا

1- ما هي الحجج التي يمكن افتراضها لكي تكون دعامة للعنصر الأول /الثاني...؟

2-كيف يمكن صياغتها حتى تكون أكثر إقناعا ۴(أشكال الحجاج)

العسل المنزلين: تكليف كل فريق بالبحث عن حجج مدعمة (صياغة غير تأليفية ) لعنصر من العناصر الثلاثة في حين يهتم فريق رابع بصياغة الاستنتاجات و أسئلة النقلة .

1-البحث في حجج مدعمة في حدود كل عنصر إشكالي: المال والمالي

يستوفى العقل مادية الإنسان نظرا لأن: والمالية الإنسان نظرا

-ما يميز الإنسان عن بقية الكائنات الأخرى خاصية العقل أساسا إذ أن تعريف الإنسان على أساس أنه حيوان عاقل أو ناطق مثلا يثبت أن الإنسان ينتمي إلى مملكة الحيوان على أن الفارق الجوهري الذي به ينفصل عنها هو العقل (جنس + فصل نوعي)

المثل هو الذي يوطد شرف الإنسان انطولوجيا إذ هو الذي من خلاله بشارف

العقل هو الذي من خلاله يمارس الإنسان فعالياته المعرفية تفكيرا و فهما و المعرفات تفكيرا و فهما و المستبقان...

الدرسق الثانسي: محدودية العقل أمام استيفاء ماهية الإسان.

ال الحدود التي يمكن رصدها أمام استيفاء العقل لماهية الإنسان هي التالية:

ان العقل أحد خصائص الإنسان و ليس الخاصية الوحيدة التي يمكن أن يعرف من خلالها.

مراب العقل لا يعني غياب إنسانية الإنسان. أن المقال على المعال على على

الإنسان لا يمكن أن يحصر ضمن بعد واحد هو العقل، فالإنسان أشمل من العقل العقل العقل العقل المعتددة، كبعده الحسي أو التخيلي مثلا هذا إلى جانب كونه كائن الطبق و الحرية...

المريق الثالث: أوالم وعاصيا المناء المعارة الما المعامدة المعالمة المعالمة على

ان صح أن العقل لا يمكن أن يشمل كل ماهية الإنسان فإن ذلك يدفع إلى:
الحث عن أنتربولوجيا بديلة تكشف عن كل أبعاد الإنسان و لا تحصرها ضمن
معد واحد:

\*الإنسان كانن الرغبة (سبينوزا).

"الإنسان كانن تاريخي ، إجتماعي ،ثقافي ، سيامي ....

عدم القدرة على تحديد ماهية الإنسان لا يعني عجز التعريفات التي صيغت - واله و إنما إفلات الإنسان من كل حد.

المريسق الرابسع:

الاستنتاج الأول: إن كل هذه الخصائص هي التي تجعل من الإنسان إنسانا، إذ أن اا

ماهية الإنسان أي ما به يكون هو هو لا تعدو أن تكون من هذه الزاوية إلا العقل ذاته لذلك فإنه يعتبر كمال الإنسان و لذلك تستوفي هذه الخاصية كل ماهيته .

#### سسؤال التقلسة:

- فهل يعني ذلك مماهاة تامة بين الإنسان و العقل أليست ماهية الإنسان أشمل من العقل ؟

الاستنتاج الثاني: يتضح إنن من خلال كل ما تقدم أن العقل لا يعدو أن يكون إلا صفة من صفات أخرى متكثرة تتناسج كلها ماهية الإنسان فهل من تعريف للإنسان - في ضوء محدودية العقل - يستوفي ماهيته ؟

بعد عرض الأعمال و مناقشة التلاميذ لها و إضافة بعض الحجج الأخرى و تدقيق بعضها الآخر ، وقع مطالبة نفس هذه الفرق مع توزيع الفريق الرابع على بقية الفرق الأخرى باستعادة هذه الحجج و صداعتها تأليفيا بحسب نماذج حجاجية حددناها سابقا .

ملاحظة: كنا قد قمنا في حصة ماضية باستعراض نماذج الحجاج التي وقع رصدها في الدرس.

#### 2-عرض الأعسال المنجسزة:

#### "الفريسق الأول:

- برهان بالمماثلة: مثلما أن الغريزة هي التي يعرف من خلالها الحيوان فإن العقل هو الذي يعرف من خلاله الإنسان و يتميز به عن بقية الكائنات الأخرى. ومثلما تتحدد الأفعال الحيوانية انطلاقا من الغريزة فإن الفعل الإنساني يتحدد من الوعي و من التفكير بحيث يصبح العقل من هذه الزاوية هو الخاصية الجوهرية التي تحدد ماهية الإنسان.
- برهان استنباطي: لو تتبعنا الإنسان في مختلف تجليات العملية و السلوكية

السيل السيل الفعل المسلم الفعل الإنساني يتميز عن الفعل الإنساني يتميز عن الفعل المرواني بخاصية العقل أساسا الأمر الذي يسوّغ لنا اعتبار أن ما به يكون الاسان إنسانا هو العقل إذ ليست الغريزة مجال تميز لأنها ما يشترك فيه مع

سلطيع بحال من الأحوال أن يحيد عنها لاعتبرنا أن الإنسان حينها شبيه الحيوان لل لم يكن سليله ،ولكن لما كان الإنسان يعي فعله قبل أن يقوم به بل ويعي فعله الماء القيام به ،فإن الثابت حينها تميزه الجوهري عن الحيوان بخاصية العقل حدها ،إنها ما تشكل إنسانية الإنسان بل إنها ما تستوفي ماهيته .

#### المريدق الثاندي:

- الرهسان بالمماثلة: مثلما أن الإنسان كائن العقل فإنه أيضا كائن الرغبة ومثلما الله بصدر في سلوكه عن وعي وحرية فإن طابع الضرورة فيه متخف حتى و إن وقع حجبه وراء ستار العقل و التفكير.
- المسان بالخلسة الوكان الإنسان في فعله يصدر عن وعي وعن تفكير لكان على سلوكه منزها عن الخطأ لكن المسلوكة منزها عن الخطأ لكن المسلأ و الخطيئة من الخصائص التي لا تغيب عن الفعل و عن التفكير الإنساني الله تبدو خاصية العقل عاجزة عن استيفاء ماهية الإنسان كلها (تفكيرا وسلوكا) .
- برهان بالمماثلة: مثلما أن الإقرار بلامركزية الأرض إقرار مشكل في المرزياء الحديثة ،كذلك فإن الإقرار بافتقاد العقل لخاصيته المميزة التي تجعله المارق الأنطولوجي بين الإنسان و الحيوان إضافة للاعتبار التقليدي الذي يجعله الله الإنسان ، إقرار يدفع إلى إيجاد تعريف بإمكانه أن يستوفي ماهية ال

الإنسان واليكور والمنظل والمارا لانظم في والمصور المارا الانسان

3-عرض الأعمال كما أعدتها الفرق و إصلاحها جماعيا

مهسسارة: استعمال المراجع و السندات الفلسفية.

الهسسدف، أن يصبح المتعلم قادرا على المستدف، أن يصبح المتعلم قادرا على

- تحديد المرجعيات الفلسفية التي يمكن توظيفها ١٠ و ١٥ و المسلمال والسو

- توظيف المرجع الفلسفي و استعماله استعمالا وجيها .

العمل المنزلي الذي طالبنا التلميذ بالبجازه: كل الريق يفترض المرجعيات الفلسفية التي تثبت العنصر الذي بحث في حججه سابقا و إثبات مبررات اختياره لهذه المرجعية دون سواها. الما ين المالة الما المالة المال

- \* تصور لكيفية مباشرة هذه المهارة:
- تعيين المرجعيات التي يمكن توظيفها بحسب كل عنصر . المسال المسا
- هيئا على على كالمن و عن وجزيَّة فإن طابع المن . قميليا قذايت الهنذايية -
- الإجسراءات العمليسة: من من المناس العمليسة المناسبة الم
- مسا هسي المرجعيات التي يمكن توظيفها في حدود العنصر الأول /الثاني ...؟
- ما الذي يبرر لنا توظيفها ؟ المراها على الما الذي يبرر لنا توظيفها ؟
- كيف يمكن توظيفها على مستوى الصياغة ؟

- يمكن توظيف المرجعية الفلسفية الديكارتية لأن الديكارتية بينت أن التفكير يحدد ماهية الإنسان ، في يعيد الأن المستعدل إلى الله المستعدد الإنسان ، في يعدد الإنسان ، في المستعدد المستع

#### الفريق الثانسي: من المسحول إلى الما عالمان المان المان على المراكب المان المان

- يمكن توظيف المرجعية النيتشوية ، لأن نيتشه كشف عن زيف استيفاء العقل لكل ماهية الإنسان .

رمكن أيضا توظيف التحليل النفسي إذ أبان عن وجود منطقة خفية هي منطقة اللاوعي هي التي تتحكم في السلوك و في الفعل . ....

المريحق الثالث: ﴿ (مَا مُعَلَّمُ الْمُعْلِينِ عَلَيْهِ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّالِمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عِلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عَلِيكُمُ عِلَاكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيكُمُ عَلِيكُمُ عَلِيكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عَلِيكُمُ عَلِيكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَاكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَاكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلِكُمُ عِلْمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَاكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَاكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَاكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَاكُمُ عِلَيْكُ عِلَيْكُمُ عِلَاكُمُ عِلَيْكُمُ عِلَاكُمُ عَلِيكُمِ عِلَيْكُمُ عِلْمُ عِلَاكُمُ عِلِمُ عِلَيْكُمُ عِلَاكُمُ عِلَاكُمُ عِلَيْكُمِ

معن توظيف بول ريكور في هذا المستوى لأن ريكور قد أبان عن هاجس البحث الله المربولوجيا بديلة تهتم بتعريف الإنسان بعدما ثبت أن العقل (الوعي ) ليس سوى خاصية من خاصيات الإنسان . و معالى المعال به المحال من المحال من المحال المال

4- صياغة هذه المرجعيات تحليليا: المرجعيات تحليليا:

ب) مقدمة المقالة: ( ) ( روي الكند التي كالمعدد ( ) منا المعالي بديا

"الشفال يتعلق بالقدرة على تصور مقدمة و تحريره

الهسمدف: أن يصبح المتعلم قادرا على صياغة المقدمة على اعتبار أنها تأتي \_ حسب منطق العرض في البداية لكنها تأتي بعد عمل تحضيري متكامل حول الموضوع حسب منطق البحث.

العسل المنزلسي: البحث في دواعي طرح هذا الإشكال.

- " تصور لكيفية مباشرة هذا الانشغال:
- التعريف بالمقدمة . (الوظيفة -المكونات ) المعريف بالمقدمة المعرفة المكونات )
- عرض الإمكانيات المختلفة لبناء التمهيد ( الانطلاق من أطروحة مستبعدة -الانطلاق من رأي شائع -الانطلاق من مفارقة ..)
- وبناء هذه الممكنات . (عمل فرق) المستمال المستمال المستمال المستمال المستمال المستمال المستمال المستمال المستمال

الإجراءات العملية: المستعملة متعاقباته المالة ماعتما وسعان الماسيها

- سا المقدمة ؟ مساهسي وظيفتها ؟ مساهسي مكوناتها ؟
- إن كانت المقدمة هي ما تدفع القارئ إلى التفكير معنا في انشغال إشكالي معين الديف يتم الوفاء بوظيفتها ؟

العسل المنزلي: بناء أفق إشكالي يجاور هذا القول . (فتح آفاق )

- تصور لكيفية مباشرة هذا الانشغال:
- التعريف بالخاتمة (من حيث الوظيفة و من حيث المكونات )
  - بناء خاتمة.
  - " نموذج من المقترحات:

الشمسح إذن أن الإنسسان لا يمكسن أن يحصر ضمن بعد واحد من أبعاده -المتعددة، بحيث يبدو من اللامشروع أن نجعل من الماهية هذا البعد أو ذلك إذ لا المكن للجزئي (العنل ) أن يشمل الكلي (الإنسان) .-

على أن كل ذلك لا يجب أن يغفل ثراء الماهية الإنسانية و من ثمة انفتاح الإنسان على المطلق و اللازمني الذي لا يمكن بحال من الأحوال أن يحد .

" الانفتاح على مسائل تجاور هذا القول إشكاليا:

كيف نفسر اليوم المحاولات التي نزعم استنساخ الماهية الإنسانية إن على المستوى البيولوجي أو على المستوى النفسي ؟ ألا يعني ذلك أن ماهية الإنسان من على ما يتشكل في المخابر ؟و من شمة أية دلالة في مثل هذا الإطار للمقولات التي الكد على الاختلاف و الحرية و الاختيار ؟

- "الشغال يتطق بالصياغة النهائية للمقالة:

الهددف:أن يصبح المتعلم قادرا على: من المدف ي سيدا الله على مديد

- المستحدد بناء مقالة متماسكة منطقيا . في المستحدد المستحد المستحد المستحد
  - الانتباه إلى أدوات الربط و الناحية اللغوية كما الأسلوبية .
- الصور لكيفية مباشرة هذا الانشغال: في المناسبة ال
- تكليف التلاميذ بأعمال منزلية تتمثل في صياغة كل فريق لجزء من أجزاء

أي الممكنات تنطلق منها في التمهيد ؟

عمل فرق: - كل فريق يهتم ببناء المقدمة من إمكانية.

-عرض الأعمال و إصلاحها .

عمل المجموعات: (نموذج من هذه الأعمال ) المجموعات:

تمهيد، يكشف كل الخطاب الفلسفي عن مفارقة داخلية يحتكم إليها قوله :إذ أنه من جهة ما كف عن الاهتمام بالإنسان مشكل المشكلات في الفلسفة و سؤال الأمثلة فيها مثلما بين كانط ، و من جهة أخرى ما استطاع تاريخ الفلسفة أن ينهي البحث فيه (الإنسان) باستخلاص ما يمكن أن يكونه بصفة نهائية .

مما يعني أن الإنسان بقي موضوع انشغال دائم يبحث في ماهيته و من ثمة تصنيفه وجودا و معرفة .

تأطيير: على أن الذي يمكن أن نحدد الإنسان به ميزة العقل أساسا نظر الأنها الخاصية التي ينفرد بها دون سواه.

الإشكالية: فيهل تستنفذ ماهية الإنسان من خلال العقل أم أنها لا تعدو أن تكون إلا بعدا من أبعاده المتكثرة ؟

و هل لا إمكان للحديث عن ماهية الإنسان إذا ما تبتت محدودية العقل في استيفائها ؟

- ج) خاتمــة المقالــة:
- انشغال يتعلق بالقدرة على تصور خاتمة لمقال فلسفي و تحريرها.
- الهسسدف،: أن يصبح المتعلم قادرا على: بالمسدف، أن يصبح المتعلم قادرا على:
- صياغة الخاتمة بجعل الجواب الذي تتضمنه رهين المسار الفكري العام الذي اتبعه خلال الجوهر،
  - -تفادي الخواتم المسقطة و الدغمانية و الريبية .

DODDDD

المقالة (المقدمة، الخاتمة، الجوهر) المان المانية المقدمة، الخاتمة، الجوهر)

جعرض الأعمال و إصلاحها جماعيا . والمنطقة الله والمنطقة المنطقة المنطقة

- مرحلية التدريب على المهارات في إنجاز مقالة فلسنية :

"لعظة الفهــــم أو التشفيص:

مهارة تحديد دلالات المفاهيم و طبيعة العلاقات فيما بينها . المعالمة العلاقات المعالمية المعالمية

-مهارة الانتباه إلى البنية المنطقية (صيغة المساعلة -التركيب اللغوي ..) -مهارة استخلاس المطلوب و تحديد رهاناته .

جمهارة الأشكلة . - المحد (علجهم) وقال المقد الرابطة) وقايدا

## "لدظـة النخطيـعا: م المسلم المسلم

مهارة العنصرة الإشكالية الواضحة و المشروعة . المسلم المسلم

حمهارة البحث في الحجج المدعمة لهذه العناصر . المعلم المحج المدعمة الهذه العناصر .

مهارة اختيار المرجعيات الفاسفية التي يمكن توظيفها .

حمهارة إنجاز مقدمة. محملاً المسلمان من مسلم الله المرح مسال المحادث

حمهارة إنجاز خاتمة. الله المسلمة المسلمة

## "لطلبة الإدبال: - من معم الاعلام الإيلام المعالم الاعلام الاعلام الاعلام الاعلام الاعلام الاعلام الاعلام الاعلام

حمهارة الانتباه إلى أدوات الربط و بناء الاستنتاجات و أسئلة النقلة .

حمهارة الصياغة النهائية التي تتخلص من التعثر أو عدم النمو.

واضح إذن أننا اعتمدنا في تفصيل هذه المهارات كما في بحث الأولويات فيما بينها على الوثيقة البيداغوجية التي تبين كيفية التدريب على فن الكتابة الفلسفية اكما على ما توصلت إليه الدراسات الحديثة التي اهتمت بهذا الإشكال هذا إلى جانب بعض الخبرات التي حصلت كنتيجة لمباشرة مهمة التدريس رغم قصر التجربة.

و واضح أيضا أن اللحظات الثلاث التي اقترحت في عملية تدريب التلميذ على الكتابة الفلسفية سواء فيما يتعلق بالنص أو بالموضوع إنما سعت إلى استحضار الأبعاد الثلاثة :الأشكلة و المفهمة و البرهنة .

على أن الذي يجد التبيه عليه هنا هو ضرورة توعية المتعلم بأن الفصل بين هذه المهارات ليس سوى فصل منهجي الهدف منه ضمان النجاح في بناء مقالة السلامة الذلك كان من المهم تدريب التلميذ على نمط توظيف كل هذه المهارات في عملية الكتابة الفلسفية من خلال نماذج تطبيقية.



ب ومبارك التطل وكل هذه السليك والجنال فكي سأنهم أمر هذا المراها

و يوني المالية على المناس المالية في المناسبة ال

الما مر مق ريضا خ الها خيات كيين من اللها الما الله الله الله كساء اللها المالية اللها الله

12 1-

والنص التحليلي.

- و حتى يتحقق مطمح تحصيل الفهم الدقيق فإننا نقترح تتبع هذه الخطوات:
  - سهسارة تحديد المبعث و زاوية النظر و السوال العام .
  - مهسارة البحث في أطروحات النص و الكشف عن رهاناتها .
- سهسارة استخراج الكلمات المفاتيح و استخلاص المقاهيم الرئيسية منها .
  - مهسارة بناء الإشكالية الرئيسية .
    - " لحظـة التخطيـط:

هسي مسا من خاتله يكشف عن انتظام الحجج و تراتبها من أجل أن تبني موقفا مسا، وهسي أيضا ما تعبر عن زمنية النص (الذي يحلل أو الذي يكتب) و مرحليته.

ولذلك فإن لحظة التخطيط تستازم لحظة الفهم أي تتطلب وعيا بالمقاصد الأساسية لمطلوب النص وفي تمش يمكن أن نعبر عنه كالتالي:

- مهارة تقسيم النص إلى وحدات إشكالية .
- مهارة الكشف عن الخيط الناظم لهذه الإشكاليات .
- مهارة استذراج دلالات المفاهيم سياقيًا بالانتباء إلى نمو المفهوم داخل حركية النص.
  - مهارة إدراك طبيعة الحجاج في النص . .
  - -مهارة افتراض المرجعيات الفلسفية التي تدعم موقف الكاتب في النص .
    - مهارة محاورة النص بمساعلته فيما يصمت عنه أو ما يستتبعه.
      - مهارة القدرة على تصور وبناء مقدمة .
      - مهارة القدرة على تصور وبناء خاتمة .

# مرحلياة التدريب على المهارات في تحليل نص فلسفي كلفالمة؟

## أولا- لعظة الفهسسم أو التشخيص:

معلوم أن أسهل الأمور على التلميذ الذي يواجه نصا هو "الاستنجاد الآلي بالذاكرة و النسرع في إقدام المسألة أو القضية داخل إشكالية من إشكاليات البرنامج. فعادة ما نستمع إلى الطائب و هم يرددون:

"الموضوع يعالج القضية كذا " و هذا يعكس آلية تذكر خطيرة تجعل من المعلومات المخزونة سدا عاتيا أمام ملكة التفكير أي أن الطالب يعتقد أن الإشكالية التي يعالجها النص سيستتبطها من خلال اصطباد المعلومات المخزنة في ذاكرته والمكتسبة من خلال دراسة مختلف الإشكاليات ناسيا أو متناسيا أن النص الفلسفي يتطلب جهد عقلي كبير وتركيز عميق وتمكن جدي من المادة ومن تقنيات ومهارات التحليل وكل هذه العمليات يجب أن تكون مجتمعة متوافرة لدى الطالب الذي يرغب في تحليل النص الفلسفي.

ولسكسن للأسف الكثير من الطلاب يعتقدون أن تحليل النص الفلسفي من الأمور السهلة وإذا سألتبم لماذا ؟ سيقولون لك بأن النص يمدنا بالأفكار التي نكتفي بإعادة طرحها وتحليلها وبهذا التفكير نستنتج خطورة فهم الطلاب لحقيقة تحليل النص الفلسفي حيث أنهم يعتقدون أن النص الفلسفي مجرد أفكار تستنبط ويعاد صياغتها ناسين أن النص هو مشكلة يراد من خلاله استنباط وتحليل ومناقشة تلك المشكلة بعبارة أوضح النص جسر أو طريق يؤدي إلى مشكلة ما والطريق المؤدي إلى تلك المشكلة مرهق ويحتاج إلى جهد كبير.

والنص الفلسفي أراع؛ فهناك النص التركيبي، والنص الوصفي، والنص النقدي،

witz the the ellipse.

حصة تطبيقية عن كيفية ممارسة تحليل النص: المعال المحاسبة عن كيفية ممارسة تحليل النص:

#### السنص و الاشتال و المسال المسال المسالمة المسالم

"...يسعى البعض إلى الخلط بين الاستقلال و الحرية في حين أنهما مختلفان إلى حد أن أحدهما يمكن أن يقصي الآخر.إن قيامي بالفعل الذي أريده من شأنه ألا يرضي الآخر و هذه ليست حرية . فالحرية ليست في ممارستي لإراذي باقدر ما هي في عدم الخضوع لإرادة الأخر و في نفس الوقت عدم إخضاع إرادة الآخو لإرادني ...فالإرادة الحرة حقا هي تلك التي ليس لأي فرد الاعتراض عليها أو مقاومتها وهو ما يتأكد في الحرية العامة حيث ليس من حق أي فرد أن يفعل ما تمنعه حرية الآخر.

إن الحرية الحقيقية لا تحطم ذاتمًا، و من ثبة فالحرية دون عدالة هي محض تناقض لأن في انتهاكها من طوف إرادة غير متزنة ضور مؤكد.

قطعا إذن لا توجد حرية في غياب القانون أو في حضور من يعتبر نفسه فوق القانون. حتى في حالة الطبيعة فالإنسان ليس حرا إلا في حدود القانون الطبيعي الذي يلزم الجميع. إن الشعب الحر يطبع لكنه لا يخدم أبدا فهو يخضع لرؤساء لا لأسياد، إنه لا يطبع إلا القانون و بالتالي يترفع عن الخضوع للناس. ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الشعب الحر هو الذي يجب ألا يرى في الدولة -مهما كان شكلها - الإنسان بل جهاز القانون إلى المسالم المسالم

وهلسي أكسره أسي الطريسق المطيسية يما متحكي فكشدا ويباد حاباء المح

ح -ج روسو : رسائل من الجبل (1764)

الأعمال الكاملة ج 3 ص 841

والعظة الإنجياز:

حمهارة الاهتمام بأدوات الربط و بالاستنتاجات و بأسئلة النقلة . -مهارة الاهتمام بالصياغة العامة للمقالة . - المقالة . - مهارة الاهتمام بالصياغة العامة للمقالة .



التي تعلمها المن مستشلها من خلال السلاك المحل بال المحر العراضيات

a to the last by my the filling the property that he has a long of

- أنهام النص فهما صحيحا. (عال يونوا يونوا يونوا
- عدم الخسروج مسن النسص.
- تصور لمباشدة الاشغال: المسال ا
- تحديد الإشكالية ألفكرة الجوهرية التي يتناولها النص).
- اسياغة السؤال الضمني الذي يمثل النص إجابة عنه .
- التراض الإجابات المكنة من داخل التصص (المثبت و المستبعد ).
- استخلاص الحجزج والبراهين التي اعتمد عليها صاحب النص.
- البرهنة على الإجابة المثبتة من خلال النص .
- تحضير الرد المتاسب على الموقف.

#### المطلوب من الطائسية: ١٥٠٠ علي العربية على المطلوب من الطائسية المطلوب المطلوب

صياغة السؤال الذي يمثل النص إجابة عنه يعتبر من المسؤوليات الكبرى السلقاة على عاتق الطالب ويقدر ما نجح الطالب في تحديد السؤال نجح ألي تحليل النص الأن الإجابة تكون في ضوء ذلك السؤال والسؤال السطروح في مقدمة تحليل النص يعتبر مرآة عن مدى فهم الطالب للنص.

#### الإسراءات العمليسة: والمنافق المنافق ا

- الله على الله على أساس أنه إجابات: ما هي الأسئلة التي يمكن أن السائله من خلالها ؟
- 2- لـو كان موؤف صاحب النص مركب فيكف نصغ أسئلة النص ؟
- السو كان موقف صاحب النص نقدي (يوجه انتقادات معينة تجاه موقف
  - مهن) كيف نطرح المشكلة ونحدد الموقف ؟

الله مرحلة الفهم أو الكشف: الله المسلم المسل

وتنطلق هذه المرحلة بعد:

- قسراءة جميع الأسئلسة.
- يجسب اختيار النص لأهداف موسوعية تكمل في موضوعه الجيد أو بسلطة تناوله للقضية ولا يجود أن يختار الطالب النص عمفر من المقال لاعتقاده الخاطئ بأن النص سهل التناول.
  - قراءة النص للعديد من المرات. والمرات المرات المرا
  - أولا اتشفال يتعلق بالأطروحسات:

مهسسسارة: استخراج الأطروحة المثبتة و الأطروحة المستبعدة و بناء الإشكالية بناءا صديحا وسليما، والمقصود بالأطروحة المثبتة هنا هي الإشكالية الحقيقية التي يعالجها النص وهي تمثل المغزى العام للنص.

أما الأطروحة المستبعدة وهي الإشكالية التي قد تشير إليها بعض مصطلحات النص أو التي قد يعتقد بعد قراءة النص أنها المراد والهدف من الطرح ولكنها ليست كذلك، فقد يوهمنا النص بأنه بتحدث عن إثبات اللاشعور ولكنه في حقيقة الأمر يتحدث عن قيمة اكتشاف اللاشعور، فالأطروحة المثبتة في النص هي قيمة اكتشاف الأطروحة المستبعدة فهي إشكالية إثبات اللاشعور.

فالهدف، جعل التلميذ قادرا علسى:

- تحديد ما يثبته النص و ما يستبعده.
- استخلاص كيفية تشكل نص فلسفى من خلال الحوار الخفى بين أطراف
  - وضع فكره فسي الطريق السليم.

D D D D D العبارات الدالمة من النص: و ووائما فيمان يعني المعام - الم

"الإرادة الحرة حقا هي تلك التي ليس لأي فرد الاعتراض عليها أو مقاومتها وهر ما يتأكد في الحرية العامة حيث ليس من حق أي فرد أن يفعل ما تمنعه 

" الحريسة دون عدائسة هي محيض تتاقيض "

ا قطعها إذن لا تسوجه حسريه في غيهاب القهانسون.."

الست الحرية شيدًا آخر إلا الاستقلالية في ممارسة أي فعل "

القانون يحد من الحرية ويقيدها لذاك فإن الحرية الحقيقية هي حرية غياب القانون -

إن الطاعة خضوع و النقاص للحرية

يسعسى البعسض إلسى الخاسط بيسن الاستقالال و الحريسة ..



التنظر متدالتناصر والإنسال مجالات توسي المشكلاة فيستنبط ويستم

المالة على (الرادة على منزلة ) - فدري المالية لما تدرية على يمان المالية

العرصال ( ) المن ( 194 مل الراجي المام مع المعلم

## 

4- لو كان النص دركيبي (يوفق بين رأيين) كيف نصغ الإشكالية ونحلل الموقف؟

5- ما هو السؤال الرئيسي الذي يجمع بين هذه الأسئلة ؟

6-ما هي الإجابة التي يقترحها صاحب النص ؟ ١٨١٤ ميكيما والم

7- ما هو البرهان على ذلك انطلاقا من النص ؟

8-مسا هـي العناصعر التي يستبعدها صاحب النص ؟

9-سا هـو البرهان على ذلك من النص ؟ إلى موقف على الموات

10-مــا هــي المشكلة التي يمكن بناؤها لهذا النص ؟

يمكن القول بأن هذه الأسئلة العملية تعتبر مفاتيح مساعدة على قراءة النص وفهمه وتحديد إشكاليته، وصياغة موقفه من القضية، وعدم الخروج من الموضوع.

### تطبيق تلك الإجراءات على النص: المناس المسامل من المسامل من المسامل من المسامل من المسامل من المسامل ال

1- ما الفرق بين الاستقال والحرية ؟

2- هـل يمكن الخلط بين الاستقالل و الحرية ؟

3- كيف يُعرف صاحب النص الحرية ؟

4- هـل بمكـن أن نتحدث عن حريـة في غياب القانون ؟

5- هـل هناك تمارض بين الحرية والقانون؟

6- أي معنى يمكن إعطاءه للحرية ؟

7- هــل أن الحرية هي ممارسة مستقلة للإرادة الذائية أم أنها الإلتزام بالقانون ؟

8- كيف يكون المرء حرا و الحال أنه محدود في ممارسته الإرانته بسلطة القانون ؟

الإجابة وفق للنسمى:

- إن الحريسة ليست إلا الالتسرام بالقاتسون - المساسم الا الالتسرام بالقاتسون -

- البحث عن الروابط المنطقية بين المفاهيم .. ﴿ ﴿ لِهِ مِنْ الْمُواهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ
  - استخلاص دلالة المفهوم من خلال تتبع لحظات إنبنائه داخل النص.

المطلوب من التلميذ كعمل منزلي البحث في الكلمات المفاتيح في النص و تحديد المقاهيم في ضوئها .

الإجسراءات العملية بصيفة السؤال:

- 1- مسا هسى الكلمات المفاتيح في هذا النص ؟ ...
- 2- إلى كسم مسن مجال تنقسم هذه الكلمات المفاتيح ؟
- 3- مسا هسو المفهوم النسواتسي الذي تحوم حوله بقية المفاهيم الأخرى ؟
  - 4- ما طبيعة علاقته ببقية المفاهيم ؟
  - 5- أي دلالـة يمكـن استخلاصـهـا لـه ؟
- 6- هل تحددت دلالة هذا المفهوم منذ بدء النص ؟ مسا شسي اللحظات التي مر بهسا إذن ؟

#### الإجابـــة:

- 1-الاستقلال-الحريسة-الإرادة الحسرة-الحرية العامة-ترية الآخر-عدالـة- الدة غير متزنسة-القائسون-الدونسة.
  - 2- تنقسم هذه المفاهيم دلاليسا إلى مجالات شنسى:

الاستقسلال (إرادة غير متزنة ) -الدريسة (الإرادة الحرة + عرية الأخر + الحرية العامة) - القانسون (عدالة + حالة الطبيعة + القانون الطبيعي + الدولة ).

- 3- المفهوم النسواتسي هو مفهسوم الحريسة .
- 4- الحرية [ أ ] ليست هي الاستقلال [ ب ] و إنما القانون [ ج ] استدراك أي أن [ أ ] ليست [ ب] و إنما هي [ ج ].

## TO TO TO TO

تُلتيا - انشفال يتعلق بناحية المفاهيم:

أولا أنت مطالب هذا ياستخراج الكلمات المفاتيح (أي الكلمات التي لها دلالات فلسفية مرتبطة بالدارح) و تحديد المفاهيم في ضوئها مع تعيين طبيعة العلاقات فيما بينها.

إن التمكن من المقاهيم أمر لا يجب الاستهانة به، ويجب على كل طالب أن يلم بالمقاهيم الماما دقيقا لأن غياب المقاهيم كثيرا ما يُعجز الطالب على الفهم الدقيق للأسئلة أو النصوص الفلسفية. ويمكن الدهمول على المقاهيم الدقيقة من الموسوعات أو أقوال أكبر الفلاسفة، أو الكتب المختصة في موضوع الدراسة، فمثلا موضوع يرتبط بعلم النفس فيمكن إيجاد مفاهيمه الأساسية من كتب علم النقس.

#### الهدف : جعس التلميسيد قادرا علسي:

- رصد المفاهيم و تحديد دلالاتها .
- الكشف عن طبيعة الروابط فيما بينها .
- تتبع النمو الدلالي للمفهوم داخل سياق النص

## تصدور لمباشدة الاشفال:

- استخراج شبكة الكلمات المفاتيح.
- تقسيم هذه الشبكة وفق أبعاد دلالية إلى مجالات.
- تحديد النواة التي تحوم حولها بقية المجالات الأخرى .
  - البحث في مرحلية تشكل هذا المفهوم .

2 - مسرحلة التذاليط أو البناء لد: مسرحلة التذاليط أو البناء لد:

ا) جسوهسر المقدالسة: والمالية المقدالية المقدا

أولا - أنشغال يتطن بالاهتمام بالروابط المنطقية من أجل استخلاص اللحظات التي ينبني وفقها الدعن.

الهسدف: جعل التاميذ قادرا على مقصلة قضايا النص وذلك استعدادا:

- لبناء تحليله (منالته حول مضمون النص).
- القيام برصد لدطات النص المنطقية.
- لإعادة بناء مدار الحجسج المنطقيسة فسي أهم وحداته .

تصور لمباشرة الانشافال: والمساسرة الانشافال:

- التعريف بالأدوات المنطقية و أشكالها .
- تحديدها داخيل البنص اين ياس سيطال من يتو دهاله السايرة
- اكتشاف دورها في بناء النص و السربط بين القضايا .
  - استخسلاص أهموتها فسي كتابسة النسص عامسة .

المطلوب من التلميد كعمل منزلي البحث في الأدوات المنطقية التي يستعملها النص للربط بين الفاغايا الواردة فيه.

الإجسراءات العمليدة بصيغة السوال:

- ما المقصدود بالأدوات المنطقية ؟ ما وظيفتها ؟ (الربط بين القضايا الواردة في النص+ تعير عن تفصيلات الإشكالية ...) هل من نماذج تكشف عنها ؟ تعم و همي (لكن... غير أن... إن .... بقصدر ما ...)،

أي أن [ أ ] تتطابق مع [ ج ]

اختلاف أي أن [ أ ] تخطف عن [ ب ]

5-إن الحرية هي الإنزام بالقانون .

6-إن دلالة المفهوم لم تتحدد من الأول و إنما مرت بمراحل هي التالية :

\*الاختسلاف بيسن الاستقسلال و الحريسة .

\*تضمين الدريسة للعبدالية.

"تسلازم الدريسة و القسائسون .

\*الحسريسة المساعسة و فضسوع .

إن تلك المراحد هي التي ينمسو من خلاها المفهوم.



ثانيا- انشغال يتطن بالتعرف إلى أشكال الحجج الفلسفية عن طريق المقارنة بين نصوص فلسفية.

هدد الانشغال رغم كونه لا يحضر نصنا بشكل مباشر، و من ثمة يبدو من اللامشروع البحث الله فإننا نقترح هذا التصور لمباشرة مثل هذه المهارة في النصوص التي تتوذر على بناء حجاجي واضح .

الهددف،:أن يصبح المتعلم قدرا علسي:

- بيان أهمية الديج في النص الفلسفي بما يساعده على قراءة النص الفلسفي و فهما سليما .
  - تحديد خصوص، قالحجج الفلسفية.
  - تحديد مرمى لحجسج في النص الفاسفي،
  - بلسورة المسار المنطقي للحجيج في النص الفلسفي . تصور لمباشرة الاشغال:
    - التعريف بدلالة المنجج الفلسفية.
- التعرف إلى أله كالمه عبر توظيف بعض العينات التي وقع الكشف عنها في المدرس،
  - تحسيسده داخسل النص .
  - استخلاص أهميته في إثبات موقف الكاتب .

ثالثًا - انشغال يتعلى بضمنيات النص و رهاناته :

عزي في حالة الطبيعة حربا شابلة الثاني لا الانها الحالة ولعنا

الهدف: أن يصبئ المتعم قادرا على كشف المسلمات الضمنية حتى يضمن فهما عميقا للنص يعول له أن ينخرط فعليا في التفكير في المشكل الفلسفي الذي بأسره.

1- حدد هذه الأبوات داخل النص ؟ المحالة المحالة

2- بين كيف أنها دبر عن تفصيلات المشكل المطروح؟

3- هــل يمكن تنظيم هذه النفصيلات داخل وحدات معنوية ؟ 🕝

4- ما هو السؤال الذي يمكن أن تندرج ضمنه هذه الوحدات ؟ الإجمالية:

1 - يسعى ...ف.ي هيسن أنهما ...

فالحرية ليست ....بقدر ما هي ...

فالإرادة الحررة حقسا هسي تلك ...وهسو مسا يتأكسد فسسي ....

إن ... ومسن تسمة ...

قطعـا إذن ...

2- السرابط الأول: يبين التعارض بين الاستقلال و الحرية.
 الرابط الثانسي: يقدم دلالة الحرية الحقيقية.

الرابط الثالث بقترح فيه الكاتب معنى الإرادة الحرة التي تتكشف من خلال الحرية العامة.

الرابط الرابع حند من خلاله الدرية في ضوء علاقتها بالقانون.

- 3- في التمييز بين الدرية و الاستقلل.
- في التأكيد على الترابط بين المريسة والقانون .
- 4- ما الذي يبرر الفصل بين الحرية و الاستقال ؟
  - لماذا الجمع بين الحرية و القانون ؟

- ويجب أن يكون لدى الطالب:

مهارة: الكشف عن المسلمات الضمنية التي يستند عليها موقف صاحب النص. مهارة: الكشف عن الرهان الفلسفي الذي يقود تفكير صاحب النص في المشكل. تصور لكيفية مباشرة الانشغال:

- 1- مساعلية النتائيج التي ينتهي إليها صاحب النيص . التي التي ينتهي اليها صاحب النيص .
- 2-الكشف عن ما تستند عليه ضمنا أو علنا.
  - 3-استخلاص الرهان من كل ذلك و الكشف عن تبعاته .

المطلوب من التلميذ كعمل منزلي، دواعي ربط صاحب النص بين الحرية و القانون .

1- منا هني النتائيج التني ينتهن إليهنا صاحب النص ؟

إن الحريسة الدقيقيسة هسي النسي تلتزم بالقانون.

إن الدولة هي الجهاز القانوني الذي يحقق الحرية .

2-على ماذا تستند هدده النتائج ؟

القانون هو الضمانة الحقيقية لتحقق الحرية معنى ذلك أن حرية دون قانون ليست حرية و إنما استقلال.

تصور صاحب النص للحرية يخالف التصور الذي يذهب إلى اعتبارها خرقا للضوابط و الإلزامات الحرية التزام بالقانون أي أنها نتاج تعاقد بين ذوات إذ القانون هو العقد الذي يحمى الوجود الإنساني من خطر التنازع والتصادم.

- الحالة الطبيعة كالحالة المدنية لا يغيبها القانون أي لا تحضرها حالة التصادم و النزاع .
- 3- هل يتماثل هذا الموقف مع الموقف الهويزي (الفيلسوف هويز) ؟ إن الموقف الهويزي يرى في حالة الطبيعة حربا شاملة نظرا لأنها حالة يحتكم

و السيل فتي الملك و السيطرة حيث كان الجميع في حرب ضد

الجميع وكان الإنسان ذئب لأخيه الإنسان...بصفة عامة كانت العلاقات البشرية لا يحتكم فيها إلا إلى قانون القوة بحيث يكون من اللامشروع الحديث عن إرادة حرة لا تخضع و لا تخضع داخل الحالة الطبيعية .

- اعتبار أنه لا يجب أن نرى في الدولة "الإسمان بل جهاز القانون" اعتبار يفضي إلى أن الدولة ليست سلطة فرد أو مجموعة أفراد و إنما سلطة قانونية ◆ ليست سلطة صاحب السيادة حيث يتنازل الأفراد عن حقوقهم و ممثلكاتهم لصالحه و إنما سلطة الدولة حيث يهب كل فرد ذاته للمجموعة فلا يهب نفسه لأحد .
- 4- أي سندات لهدذا الموقف من داخل النص ؟ من داخل النص
  - اعتبار أن الوجود مع الأخر وجود يحتكم إلى الإلتزام (سطر رقم 4-6).
- اعتبار أن القانون هو المنظم لحالة الطبيعة كما أنه المنظم لحالة المدنية (سطر رقم 9).
  - التأكيد على قانونية جهاز الدولة (سطر 13).
    - 5-أي رهانات يمكن رصدها لهذا النص ؟
- وهان عملي: إن تحقق الحرية يشترط حضور القانون.
- رهسان سيساسسي: الدولة جهاز قانوني وليست مرتبطة في ممارستها لشؤون المواطنين بإرادة حاكم أو سلطان.



#### الإجابة:

#### 1- يمكن توظيف المرجعيات الآتية :

"مسونتسكيسو: الذي يشترط في الحرية أن تحتكم إلى القانون "إن الحرية هي الحق في أن تفعل ما تسمح به القوانين " هذا إلى جانب الضمانات التي حددها من أجل حماية المواطن داخل الدولة من استبداد صاحب الماك .

"هويسر: في مستوى تأكيده أن الدولة هي التي تضمن الحياة الاجتماعية نظرا الأنها تقوم بالحد من الحرية " إن البشر و هم دوو ولع طبيعي بالحرية و بممارسة الهيمئة على الغير قد أوجبوا على أنفسهم حدودا يعيشون في كنفها داخل الجمهوريات التي أسسوها ".

"سبينسوزا: لحظة ربطه بين الحرية و القانون داخل الدولة "لا يمكن الحفاظ على المساواة التي ينجر بالضرورة عن فقدانها فقدان الحرية العامة حالما يسند قانون من قوانين الدولة أمجادا فوق العادة إلى إنسان ينفرد بالاستحقاق" (رسالة في السياسة).

2- الذي يشرع لنا استعمال هذه المرجعيات هو أنها لا تخالف السياق العام لمضامين نص روسو هذا إضافة إلى أن بعضها يمثل مصادر أساسية حتى و إن كانت خفية لتفكير صاحب النص.

#### ملاحظة: المسلم ا

#### يجب أن تحرص عليي: المنظم المريد بديار والمال والمال المنظم الم

- إثراء التطيل قدر الإمكان.
- يجب أن تعرف أنه في الفلسفة بقدر ما تغوص في أعماق الأفكار الفلسفية وبقدر ما تسافر طويلا في طريق سليم بقدر ما تحقق نمط الفكر الفلسفي الحقيقي.
  - البلاغة في اللغة الفاسفية.

## 

## رابعا - انشغال يتعلق باستعمال المراجع و السندات الفاسفية:

#### الهددف: أن يصبح المتطعم قسادرا علسى:

- تـ وظيف المرجع الفلسفي و استعماله استعمالا فلسفيا .
  - تـ جنب استخدام المرجع باعتباره سلطة معرفية .
    - تسجنب الاستعمال التاريخي المجرد للمرجع .
      - نسجنب الاكتفاء بتقديسم المرجسع .
  - معرفة كيفية استغلال معارف المراجع.
- تطوير كفاءته من خلال الإطلاع على المراجع المهمة.
- اكتساب مهدارات العمدل بالسندات،
- العمل بالمراجع الخارجية دون الاكتفاء بمرجع واحد.
  - تنوع المعارف وتوسيعها في محور واحد.
  - تصمور لكيفيسة مباشرة الانشفسال:
- افتراض المرجعيات التي يمكن أن تستجيب للقضايا الواردة في النص .
  - محاولسة توظيفهسا.

المطلبوب من التلميذ كعمل منزلي افتراض بعض المرجعيات التي يمكن توظيفها.

#### الإجسراءات العمليسة بصيغسة المسؤال:

- 1- ما هي المرجعيات الفلسفية التي يمكن توظيفها في حدود العنصر الأول ؟
  - 2- ما الذي يشسرع لنا استعمالها؟
  - 3- كيف يمكن توظيفها على مستوى الصياغة ؟ (أمثلة و عينات )

Ó

المطلوب من التلميذ : حوصلة مكاسب النص مع تحديد القضية موضوع الحوار .
الإبسراءات العمليسة بصيغسة السوال:

- 1- أي مكاسب يمكن الظفر بها من خلال تطيلنا لهذا النص ؟
- 2- أي مسألة من المسائل المثارة يمكن أن نؤاخذ عليها الكاتب ؟ المسائل المثارة يمكن أن نؤاخذ عليها الكاتب ؟
- 3- كيف نعبر عنها في قالب تساؤلسي ؟ المعتمل المعارب الما المعاملة علم الما
- 4- أي حجج تدعم ما نؤلخذ به الكاتب ؟ من بالسائل الدرم الماسي المالي الماليا
- 5- صياغة تأليفية للمحاورة كلها (المكاسب و المآخذ ).
- العربة ليست في ممارسة الإرادة بشكل مطلق و إنما هي محدودة بالقانون الذي يجعل من الحربة ممكنا داخل إطار الحالة الطبيعية مثلما هو الشأن في الحالة المدنية إذ لا يمكن أن نفترض وجود إنسانيا دون أن نفترض وجود قانون منظم.
- النفوذ أو السلطان.
- 2- إمكان تحول القانون-في غياب الضمانات-إلى جهاز تسلطي يعدم حرية المواطن داخل الدولة .
- 3- مسا الذي يضمن ألا يتحول القانون إلى سلطة إرغام يمارس العنف من أجل تطويع المواطن و إخضاعه ؟ مسلسل المسلسلة ا
- أن يجعل روسو من القانون ما يحفظ الحرية فإنه في ذلك لم يحدد الضمانات التي تمنع تحوله إلى قوة إرغام .
- 4- تدريب التلميد على صياغة حجج يؤاخذ بها قول صاحب النص ،إذ أن الأمر لا يعني فقيط رسم حد و إنما الدفاع عنه بحجج تثبته و تجعل له معقولية سا.

3-العمل الجماعي: تقسيم التلاميذ إلى ثلاث فرق أول يهتم بصياغة العنصر الأول مع تضمينه بالمرجعيات التي وقع افتراضها و فريق ثان يهتم بصياغة بصياغة العنصر الثاني مع تضمينه بالمرجعيات أيضا أما الفريق الثالث فقد أسندت إليه مهمة بناء الاستنتاج و سؤال النقلة الذي يربط بين العنصر الأول و العنصر الثاني .

خامسا - انشغال ينطق بتقويم الدجج في النص الفاسفي و تقدير مدى قدرته على الإقتاع:

#### الهددف: أن يصبح المتعلم قسادرا على: المحمد الما علم علمه الما

- تجاوز النظرة الزائفة للدحسن . برسا بي علم علما والمحاد
- نقيد الأطروحية نقيدا فلسفيا (رسد منطلقاتها و رهاناتها ).
- تجاوز الفكرة الرائجة التي تختزل عملية التقويم في الكشف عن " ثغرات النص" أو "سلبياته ".
- النظر في مكاسب النص الفلسفية (إجرائية بعض المفاهيم، طرافة الأطروحة، أهمية المشكل المثار، الرهان المتصل به ).

#### تصور لكيفية مباشرة هذا الانشغال:

- حوصلة مكتسبات الأطروحة في ضوء الإشكالية التي وقع الاهتمام بها.
- استخلاص مدى أهمية الإجابة.
- التفطين إلى بعض أبعاد المسألة المطروحة انطلاقا من الذي صمتت عنه أو استبعدته.
- الإشكال المطروح.

من ضمن الحجج التي تدعم هذا الموقف:

- " تحول القانون إلى مجال بشرع احتكار الدولة لممارسة العنف بأشكاله المختلفة حتى ترضخ الفرد و تتسلط عليه كأن ثقمع حق الشعب في تقرير مصيره أو تنفيذ تطلعاته.
- \* وجود قوانين في يعض المجتمعات تقوم على التمييز على أساس الدين أو اللون أو الجنس تسلب حرية الإنسان بل و حقه في المعتقد أو الانتماء إلخ ... 5- إن هذا النص مهم من حيث أنه قد أبان عن أن الحرية ليست في ممارسة الإرادة بشكل مطلق و إنما هي محدودة بالقانون الذي يجعل من الحرية ممكنا داخل إطار الحالة الطبيعية و داخل إطار الحالة المدنية إذ لا يمكن أن نفترض وجودا إنسانيا دون أن نفترض وجود قانون منظم وهو من خلال ذلك إنما يراهن على ما للقانون من دور في ضمان الحرية .(رهان عملي ).هذا إلى جانب ما تمثله طاعة القانون من حماية لحرية المواطن إذ أن الطاعة هنا لا تعني الخضوع بل الالتزام خلافا للتنظيمات السياسية التي تفرض طاعة صاحب السيادة أو الحاكم و بالتالي الإلزام و الإخضاع (رهان سياسي).

على أن هذا الموقف على أهميته لا يجب أن يخفي عنا إمكان تحول القانون-في غياب ضمانات أساسية- إلى جهاز تسلطي يعدم حرية المواطن داخل الدولة إذ ما الذي يضمن أن لا يتحول القانون إلى سلطة إرغام تمارس العنف من أجل تطويع المواطن و إخضاعه ؟

إن اعتبار أن القانون هو الملزم للجميع في إطار الحياة داخل الدولة اعتبار يفقد بعض إحكامه نظرا لأنه لو وقعت مجابهته ببعض الوقائع التاريخية (20 لكشف عن إمكان تحول القانون إلى سلطة يسعى من خلالها صاحب النفوذ أو الحاكم إلى الإخصاع و الهيمنة بحيث يفقد القانون كل ضماناته التي يراهن عليها و التي

تتخص في كونه الشرط المحقق للحربة إذ أن الحربة تسلب حتما في إطار قانون

تتلخص في كونه الشرط المحقق للحرية إذ أن الحرية تسلب حتما في إطار قانون ظالم كالقوانين العنصرية مثلا و التي تعتبر أن ليس للجميع نفس الحقوق داخل جهاز الدولة.

فهل معنى ذلك تشريع الخياب القانون طالما أن حضوره ربما عجز عن ضمان حرية المواطن ؟

إن كل ما تقدم لا يعني إلا أهمية القانون كسبيل ينظم العلاقات بين الأفراد و يدمي حريتهم في فضاء تصور يقوم على العدالة كما يتوم على الفصل بين السلطة حتى لا يتحول الحاكم إلى مستبد أو طاغية يسطر القوانين و يلزم بتطبيقها.

موقئے الدراسة الجزائري www.eddirasa.com

الله في كالعاد إلى المراهدة في المراهدة في المراهدة المراعدة المراهدة المرا

- إنا كانت جمل الملاحة متتاسلة ومبادة جاء متالاني.

- إذا كانت الإشكالية المطروحة سليمة.

2- الأخطاء الشائعة النسى لا يجب الوقوع فيها: و الما المديد و الما

- تقديم الإجابة في المقدمة وهذا غير مقبول إطلاقًا. ومساء الله المقدمة وهذا غير مقبول إطلاقًا.

- الإطناب والاعتماد على الأسلوب الإنشائي. الحريمة على من من المناه المالي منه

- كتابسة مقدمة لا تخدم المطلوب. الله أبدأ به بالتساكا به المواجع به

- خياب العنساد الفلسفسي فيهساء إليان مده والا يعداد الاعام والاستاد الفلسفسي

- طرح إشكالية خارجة عن الموضوع. من الماكا يما الماكا يه المعادية والمدار الماكا

3 - الإمكانية الأولسي: الانطلاق من موقف شانع. المسلم الله عليه

الإمكانية الثانيك: الانطلاق من أطروحة مستبعدة . و والاله والما الا

الإمكانية الثالثية: الانطلاق من مفارقة.

- عرض لبعض المصاولات: عيادًا نو والسامة: شياسة المصاولات: -

"الفريق الأول: الانطلاق من موقف شائع الله يعم المعالم عليه من التاليا

يقيم الموقف الثمائع تمثله للحرية من خلال اعتبارها رفضا و خرقا للضوابط و المدود في مقابل الطاعة التي لا تعني إلا الخضوع و الأمتثال و هو تصور يكاد يتكرر حضوره في تاريخ الإنسانية بصيغ مختلفة تتفق في مستوى فصلها للحرية عن كل إلزام أن التزام . على يه وجمع معلمة لا دعيد المعلمة

التسأطير: ولعل هذا النص للفيلسوف روسو و المقتطف من مؤلف "رسائل من الجبل "ينحو في تصوره للحرية منحى آخر يثبت من خلاله علاقتها بالقانون .

الإشكالية + مسؤال المحاورة: 1/ كيف تكون الحرية امتثالا لتقانون و الحال أن القانون حد و قيد ؟ ثم ألا يمكن أن يتحول القانون إلى إطار إخضاع يستهدف الدريسة؟ ب ) مقدمسة المقالسة : قد ما المقالسة ال

أولا - انشغال يتعلق بالقدرة على تصور مقدمة مقال السفى و تحريرها: الهسدف: أن يصبيع المتعلم قادرا على صياغة المقدمة على اعتبار أنها تأتي حسب منطق العرض في البداية لكنها تأتي بعد عمل تحضيري متكامل حول الموضوع حسب منطق الهدث.

السيارات السيرات السيارات السيرات السيرات السيارات السيرات السيارات السيارات السيارات السيارات السيارات السيارات السيارا

تعسور لكيفيسة مباشرة هدا الانشاسال:

- التعريف بالمقدمـة. (الوظيفة -المكونات ).

- عرض الإمكانيات المختلفة لبناء الدمهيد ( الانطلاق من أطروحة مستبعدة -الانطلاق من رأى شائع -الانطلاق من مفارقة .. ).

المعكناء مده المعكنات.

الإجسراءات العمليسة بصيغة السوال:

1- منى تكون المقدمة ناجمة ؟

2- ما هي الأخطاء التي لا يجب الوقوع فيها أثناء بناء المقدمة ؟

3- ما هي الإمكانات المختلفة ليناء مقدمة ؟

العمسل الجمساعي: يُسل فريق يهتم ببناء المقدمة من خلال إمكانية.

- عسرض الأعمال و إصلاحها.

- تحديد بدقــة عوامل نجاح وفشل المقدمات.

المطلسوب من التلميذ كعمل منزلي: البحث فسي أسباب تناول هذا المشكل ؟

1- تكون المقدمة ناجحة:

- إذا كانت لغتها الفلسفية سليمة.

- إذا كان المدخل بناء ووظيفي يخدم الموضوع جيدا.

إذا كانت جمل المقدمة متناسقة ومبنية بناء منطقى.

TODDDDD

ع) خاتمة المقالسة (حل المشكلة):

أولا - اتشغال يتعلق بالقدرة على تصور خاتمة و تحريرها:

الهدف: أن يصيح المتعلم قادرا على:

- صياغة الخاتمة بجعل الجواب الذي تتضمنه رهين المسار الفكري العام الذي البعه خلال الجوهر.

- نفسادي الخواتم المسقطة و الريبية .

تصور لكيفيسة مباغسرة هدا الاشفال

- التعريف بالخاتمة (من حيث الوظيفة و من حيث المكونات).

- بناء خاتمــة، العلى أن المكبر من بالدراج والمراج وال

المطلوب من التلميذ كعمل منزلي: افتراض مسائل تجاور إشكاليا المبحث الذي يتناوله الكاتب .

#### الذاتمكة (حل المشكلة):

ننتهي من خلال تحليلنا لهذا النص إلى جدة ما يقترحه الكاتب من ربط بين الحرية و القانون داخل فضاء الدولة بحيث تضمن للفرد وجودا سعيدا على الرغم من إحراجية الضمانات التي تمنع تحول القانون إلى سلطة ترغم أو تتسلط.

لانفتاح على مسائل تجاور هذا القول: فهل ثمة اليوم ما يقوم شاهدا على سلطة القانون و من ثمة على تحقق الحرية ؟ و من وراء هذا السؤال السنا في حاجة اليوم إلى فكر تنويري يشخص الحاصل في المجال السياسي ويقترح الحلول له؟ أم أن قدر الوجود الإنساني أن يكون فضاء لاختراق القانون لعل الالتجاء إلى العنف شهادة عليسه ؟

2/ هل الحرية هي الاستقلال في الإرادة أم أنها الإلتزام بالقانون ؟ وإن كان التلازم بين الحرية و القانون ثابت أفلا يمكن أن تتعدم الحرية إذا ما تحول القانون إلى مجال إكراه و إرغام ؟

الفريسق الثانسي: الانطسلاق مسن مفسارقة

يبدر أن الاهتمام بتعريف الحرية إنما يضعنا أمام مفارقة أقطابها: دلالة الحرية من جهة بما هي الاستقلال في الفعل و في التفكير و بين اعتبار يتلخص في أنها لو كانت على هذه الدلالة لأنعدم كل معنى لها لأنها ستتحول إلى ممارسة للهيمنة إما أن تخضع فيها الأخر للذات .

و يندرج هذا النص ......(التأطير) ضمن هذه المفارقة ليبين أن الحرية ليست إلا الالتزام بالقانون .

الإشكالية:..... لين المسلمية المسترقيلات عمل والعوال المستلك المستحدية

\*القريسق الثالث :الانطسلاق من أطروحسة مستبعسدة

انطلاقا من موقف مناهض يعتبر أن الحرية هي الاستقلال بالإرادة و تجاوز كل الحدود لأنها لو كانت محدودة النعدمت الحرية أصلا.

التسأطيس: ينحو هذا النص المقتطف من ...الكاتب روسو منحى آخر يتلخص في أن الحرية ليست إلا الالتزام بالقانون .

الإشكالية: كيف لا يتعارض الجمع بين الدرية و القائدون و الحال أن الدرية إطلاق و القاتدون حد ؟



اتفق المعتزلة على أن العبد قادر خالق لأفعاله خيرها وشرها مستحق على ما المعل توابا أو عقابا في الدار الآخرة، والرب تعالى منز، أن يضاف إليه شر والمام، وفعل هو كفر ومعصية، لأنه لو خلق الظلم كان ظائما، كما لو خلق العدل ال عادلا. واتفقوا على أن الحكيم فلا يفعل إلا الصلاح والفير، ويجب من حيث العلمة، رعاية مصالح العياد.

الوقال جهنم بن صفوان إن الإنسان ليس يقدر عنى شيء ولا يوصف الاستطاعة ، وإنما هو مجبور في أفعاله، لا قدرة له ولا إرادة ولا اختيار، وإنما الله تعالى الأقوال فيه، على حسب ما يخلق في سائر الجمادات ، وينسب الله الأفعال مجازا ، كما ينسب إلى الجمادات: كما يقال أثمرت الشجرة، وجرى الماء وتحرك الحجر، وطلعت الشمس، وغربت ، و تغيمت السماء وأمطرت، والرارت الأرض، وأنبتت إلى غير ذلك. الله المارة الأرض، وأنبتت إلى غير ذلك.

والنواب والعقاب جمر كما أن الأفعال جبر...وإذا نبت الجبر، فالتكليف أيضا، عان جبرا".

الشهرستاني" الشهرستاني" إشكاليات فنسقية الديوان الوطني للمطبوعات المدرسية 2007

السع النص في سياق وضعيات المشكلة.

- سرطسة الإنجسار أو العسرض: (العقمان عن التعمام المعادية الماسية عام المعادية والماسية عام المعادية والماسية الماسية ا

تأتيا - انشغال يتعلق بالصياغة التهائية للمقالة

الهدف جعل التلميذ قادرا على الاهتمام بالتماسك المنطقي المقالة عبر الانتباء إلى أدوات الربط و الذاحية الأسلوبية و اللغوية داخلها. من السير هندا المدارية

تصسور لكيفيسة مبائسية هددا الانشغسال :

حتكليف التلاميذ بأعمال منزلية تتمثل في صياغة كل فريق لجزء من أجزاء

موقع المراسة المزائري

السائوب من الثلمية كعل مازلي : اقتراض سمال تجاور إشكاليا المجمعة الذال المالكة من مرقب علام والمفار إن المريد في الانتقال بالإرافة في المرا

الالماح على سائل عبار عدا القول: فهل شأ الهرم شاروي شاها حلي المناة

المالون و من لمة على تعلق المرية ٢ و من ور أه هذا المؤال ألمنا في حاجة

In to the Regar Ministo to was bridge that the letters had thereas the

البيل النص المشكلة التي يكون النص قد عالجها]

لقد دار الصراع والنزاع بين الفلاسفة والمفكرين وعلماء الكلام والعقيدة حول قضية كبرى كامنة في عمق المصير الإنساني ألا وهي: الضية الحرية، بحيث احتدم الصراع بينهم، فهناك من رأى أن الإنسان يعيش جبرا في حياته ، بينما هناك من برى أن الإنسان يعيش اختيارا في حياته بفضل عقله ووعيه، وصاحب النص جاء بنصه هذا لأجل الفصل في الخطاب المكهرب بين المعتزلة والجهمية في قضية الحرية ، والسؤال الذي بودنا طرحه: هل الحرية؛ مشكلة أم إشكالية ؟ أم هما معا ؟

#### مداولة حل المشكلة:

#### 1/ تطيل محتوى التصان:

يرى صاحب النص أن الحرية تعتبر مشكلة بالنسبة لكل فرقة ، بحيث أن المعتزلة ترى بأن الإنسان حر في سلوكه وأفعاله ، ومن خلال هذا الحل تعتبر الحرية للمعتزلين مشكلة لها حل. بينما الجهمية ترى أن الإنسان مجبر في سلوكياته وأفعاله ، فهذا الحل يجعل الحرية لدى الجهمية مشكلة لها حل، ولكن رغم الحلول المقدمة من طرف الفرق الإسلامية إلا أنها بقيت إشكالية بلا حل ، ومنتهى الموقف الواضح الذي يوضح نفسه تجاه القضية المعقدة للغاية؛ هو أن الحرية مشكلة وإشكالية في نفس الوقت.

لقد حاول صاحب النص أن يقدم حلول برهانيه خادمة للفرقة الاعتزالية، والفرقة الجهمية ؛ فالفرقة الأولى حاولت أن تبرهن على أن الإنسان بفضل سلطان عقله ونباهة وعيه أن يدرك ويفرق بين متناقضات الحياة من خيرها، وشرها، وثوابها، وعقابها، وعدلها، وظلمها ... إلخ. قلقد أقر المعتزلة على وا

أن الله عز وجل منزه فوق كل ما هو شر وسوء فمن غير المعقول القول أن الله ملكي الظلم والسوء والفساد والشر، فلو قلنا ذلك لخرجنا عن طاعة الله ومرضاته، والتالي فالحرية اختيار مطلق من فعل البشر لا دخل للخالق فيها أبدا ، فالاختيار دلالة قاطعة على حرية الإنسان وأيضا برهان قاطع على وجود يوم الحساب في الحياة الآخرة .

TO BOD DO

إذن الحرية لدى المعتزلة مجرد مشكلة لها حل، و بالمقابل هناك الفرقة الثانية التي حاولت أن تؤكد على أن الإنسان مجبر في حياته كلها بحيث لا قوة ولا حول له في ظل القدرة الإلهية المطلقة، فالإنسان لا حرية له إطلاقا، بحيث الأفعال والسلوكيات تتسبب له على سبيل المجاز فقط لا المقيقة، فهو كالجماد الذي لا الحرك أبدا، وإنما هناك قوة خارجية تحركه دون رغبة من الإنسان أبدا، ففي هذا المام؛ فالحرية لدى الجهمية مجرد مشكلة لها حل ، أما إذا نظرنا نظرة فصل المام؛ فالحرية لدى الجهمية مجرد مشكلة لها حل ، أما إذا نظرنا نظرة فصل من هذه الفرق المثكلة حرارة ، وذلك أن الحرية لم تستقر على حل واحد مقنع مائة المائة، بل موضوعها لا يزال يطرح إلى يومنا هذا، وهذه دلالة على أن موضوع المربة مشكلة وإشكالية في أن واحد إلى آخر العهد.

## 2/ تقويم النصص: في المن الي الدين المالي المالي المالي

ان صاحب النص في هذا المقام لم يعط رأيه وإنما ترك المجال مفتوح دون المسك بأي رأي كان، فبإمكاننا القول بأنها مشكلة وإشكالية في آن واحد، ولكن ماك رأي توفيقي لفيلسوف قرطبة "ابن رشد" الذي استطاع أن يدلي بموقف الى تجاه هذه القضية المطروحة. بأن الحرية عند الإنسان معتدلة بحيث لا إفراط لا تعريط، حيث أن الله سبحاته وتعالى خلق لدى الإنسان القدرة على الاختبار ولكنه جعل لتلك القدرة شروط وقوانين؛ مثال على ذلك: أنت تريد النجاح، والله

إن الدهشة هي التي دفعت بالمفكرين الأول كما هو الأمر اليسوم ، إلسي اللظر القلسفي . في البداية انصبت دهشتهم على السصوبات التي مثلت ، الأولى، في الذهن . ثم إنهم بتقدمهم على هذا النصو شرياً فسسينا، سحبوا استطلاعهم على مشكلات أهم مثل الظواهر المتصلة بالقمر وبالشمس وبالنجوم، وصولا إلى نشأة الكون . غير أن المرء الذي يتبين صعوبة ويندهش لها إنمسا وعرف بجهله الخاص ( لذلك حتى حب الأساطير كان من جهة ما، حبا للحكمة، الأسطورة تسيج من التجانب ) . وهكذا فلما كان هدف الفلاسفة الأول مسن العاطى القلسفة هو التخلص من الجهل ، فيديهي أن سعيهم إلى العلم كان لغايسة المرفة وحدها وثيس لغاية نفعية. وما حدث في الحقيقة بقيم الحجة على ذلك . الله كانت جميع ضرورات الحياة قد تحققت بعد أو كادت وتيسر ما اتصل بها من رقاه ومباهج لما انطلق السعي وراء هذا النوع من المبلحث . واضح إذن اللا لا نروم من بعثنا أية مصلحة خارجية. ولكن مثلما يستير حرا من يكون هلية ذاته ولا يوجد من أجل غيره ، كذلك فإن هذا العلم هو الوحيد، من بين ممع العلوم ، الذي يمثل مبحثا حرا لأنه الوحيد الذي يكون عاية ذاته.

ار سطنو " هـــا بعــد الطبيعــة " خلق فيك بالعقل القدرة على ذلك، ولكن جعل الله للنجاح شروط ضرورية حتى يمكن تحقيقه، كالعمل الجيد والاجتهاد، وعدم التكاسل... فإن حدود إرانتك مربوطة بتلك الشروط، حيث لا تكفي فكرة النجاح فقط، بل يجب العمل والاجتهاد لحقيق ذلك. أما الذي لا يجتهد ولم ينجح فلا يلسن إلا نفسه ولا يمكنه القول بأنه لم يختر الفشل بل أراد النجاح ولكن القدر لم يرد له ذلك فهذا خطأ فلو تطابقت الإرادة بالشروط الموضوعية تحققت النتائج، إذن فهناك إرادة إنسانية تدور في رحى الإرادة الإلهية المطلقة ولكن بشروط أملاها الله سبحانه وتعالى، إذن الحرية مشكلة لها حل سليم مقتع وليست إشكالية مقتوعة دون حل واحد.

إنه إذا ما تتبعنا كل فرقة على حدا في قضية الحرية لما توصلنا إلى حل مناسب للقضية المطروحة ، ولهذا وجب الأخذ بالرأي المعتدل الموضوعي الذي يجمع بين الإرادة الإنسانية الجزئية والإدارة الإلهية الكلية، وبذلك نكون إزاء مشكلة لها حل ليست إشكالية ليس لها حل نهائي.

حدل المشكلسة: [موقع الرأي المؤسس حول المشكلة]

إنه إذا ما نظرنا نظرة وقفة، تاريخية، منذ ميلاد موضوع الحرية إلى يومنا هذا، لوجدنا أن الجدال لا زال ولا يزال سجال بين الفلاسفة، والمفكرين، والعلماء، والفقهاء، وموضوع الحرية يشهد عبر الزمن على أن الحرية مشكلة وإشكالية معا.



طرح المشكلسة: [تطيق وتحديد المشكلة التي يكون النص قد عالجها]

"ولد الإنسان ليكون فيلسوفا"، فالفلسفة تعريفها يطرح مشكلا نظريّا (على المستوى المنطقي). و سنتبيّن الآن، بصفة محسوسة، هذه الصعوبة في تعريف الفلسفة، من خلال التعرّض إلى تصور الت بعسض الفلاسفة عن هذه الممارسة العقليّة. و سنستجلي، في بادئ الأمر، التعريف الأرسطي الفلسفة. فالفلسفة عنده دهشة و وعي بالجهل، غاية ممارستها المعرفة من أجل المعرفة. ولكن هناك من لا يرى ذلك حيث أن الأغراض العمليّة تشكّل السدّافع الرئيسي التفاسف، بحيث لا تعدو الفلسفة أن تكون مجرد حرفة (التصور السقسطاني). فهل أن الفلسفة صناعة، هدفها تحقيق أغراض مصلحيّة أم أنها دهشة إزاء العالم و سعى حرّ نحو معرفة منزّهة ؟

محاولة حل المذكلة:

1/- تعليال معترى الند،

ينفتح النص على هذا الإثبات: إن الدهشة هي الدافع و المرافق لفعل التقلسف، والدهشة انفعال و رجة وجدانية شديدة و عنيفة، و هي أيضا ذهول أمام شيء خارق للعادة و غير مألوف. و يعني فعل دهش في لسسان العرب لابن منظور: " ذهاب العقل من الدّهل و الوله و قيل من القزع ". و هذا التعريف في حقيقة الأمر يطرح إشكالا: كيف تكون الدّهشة، التي هي تعبير عن ذهاب العقل، علامة على بداية التَفكير الفلسفي، الذي عرف على أنسه بالأسساس، ممارسسة عقالة؟

و ما يقرّه الكاتب، في أول هذا النّص، له طابع إشكالي بحيث يستنجد الكاتب بحجة تاريخيّة كي يدعم فكرته وهي أن التّفكير الفلسفي نشأ، تاريخيّا،

السيل المتعربة تجاء أول الصتعوبات التي مثلت الأولى في الددّهن. إذا المتعربة تبدأع المتصلة بالظّواهر الكسمولوجيّة ويترتب عن ذلك أن الصتعوبة تبدأع الدهشة. والصتعوبة بما أنها مأزق أو إحراج نظري، سببه عدم التفطّن إلى الدهشة. والصتعوبة بما أنها مأزق أو إحراج نظري، سببه عدم التفطّن إلى وتعبير عن فشل المعارف الموجودة و السّائدة (أو النقل في حالته الخام المحون ) في تفسير ظاهرة معيّنة، والصتعوبة بهذا المعنى تؤدّي إلى ذهاب المعارف الماكة التفكير لدى الإنسان، و إنما إلى المعارف السّائدة

والصعوبة أيضا وضعية يجد الفكر نفسه فيها، حالما يقع في المفارقات المساده على آراء سائدة و غير مؤسسة، والتخلص من هذه الوضعية المحرجة المنظها الصعوبة يقتضي تجاوزا للعقل في حالته الخام، و تجاوز البديهي من المار، هنا، يؤدي إلى الدّهشة (دهاب العقل)، والدّهشة التي تثيرها الصعوبة المار، هنا، يؤدي إلى الدّهشة (دهاب العقل)، والدّهشة التي تثيرها الصعوبة المار، هنا، يؤدي إلى الدّهشة الإنسان الذّي لا يملك العلم و لا يعرف شيئا.

والاعتراف بالجهل أيضا يدفع إلى تحصيل المعرفة. يقول كارل ياسسبرس، السياق:" يدفع الاندهاش الإنسان إلى المعرفة، فحين أندهش فمعنى الني أشعر بجهلي".

#### المروية المسي

إن سقراط من خلال نصه هذا أراد أي يبين لنا أن الدهشة يشعل فتيلها الحمل، وأن الفلسفة تنطلق من رغبة الإنسان من أجل المعرفة؛ المعرفة من أجل المعرفة، ولكن هناك من لا يوافق على طرح سقراط حيث نجد أن فوكو قد فلت



#### -प्राप्तवंश क्रांग्रं व्वापवा[-

من أراد -مهما كان - أن يكون بالفعل، فيلسوفا وجب عليه " مرة في ساله" أن ينطوي على نفسه ويتسحب داخلها، ويحاول قلب كل العلوم المقبولة حس الآن، ساعيا إلى إعادة بنائها.

إن الفلسفة أي قل الحكمة - هي إن شئتم ، قضية الفيلسوف الشخصية. وسب أن تتأسس باعتبارها له هو، وحكمته هو، وعلمه الذي - على الرغم من نزوعه إلى العالمية - اكتسبته مو، وهو الذي يجب أن يكون قادرا على البريره منذ الأصل، وكذا الأمر بالنسبة إلى كل مرحلة من مراحله، معتمدا في الله على حُدوسه المطلقة.

وبما أنشي قررت التروع نحو هذه الغاية - وهو قرار يتقرد وحده، بالقدرة الله أن يأخذني إلى الحياة والى التطور الفلسفي - تذربت على تفسى الفقر فيما ما المعرفة. وعندنذ أضحى من الواضح انه لا بد لي من أن أسأل نفسي الله استطيع أن أجد منهجا قادرا على مندى الخطة التي اتبعها للوصول إلى المسرفة الحقة ؟ "

ا.هســـرل إشكاليات فلسفية - الديوان الوطني للمطبوعات المدرسية 2007

اسع النص في سياق وضعيات المشكلة.

فكرة أنَّ الفلسفة مبحث حرَّ و نتاج العقول حرّة، و ذلك بأن فضح مؤسساتيّة الفلسفة كخطاب.ف فوكو، هنا، يتناول قضية الفلسفة في علاقتها مسع السسلطة. فالخطاب الفلسفي هو خطاب مراقب من الذارج ( الملطة الستياسيّة، السلطة الدّينيّة و الأخلاقيّة..). و هو علاوة على ذلك مراقب من داخله ( ليس بإمكان كلّ النَّاس الانتهاء بكونهم بيَّقلسفون. فهل التَّقلسف، هنا، اشروط بمكان المتقلسف -يجب أن يكون محرزا على شهائد أو على الإجازة، حتى يدّعي ذلك-.

#### 3/ وبناء رأي شدسي يصامع في معالية المشكلة

إن الهدف من التَّفكير الفلسفي هو التَّخلُّص من الجهل و تحصيل معرفة منزَّهة عن كلُّ منفعة. فالفلسفة هي إذن، غاية ذاتها. بذلك تكسون مبحث حسرًا

#### حل المذكاة:

إذن الاندهاش دليل على أنّ المعرفة المطلوبة ليس الغرض منها تحقيق منفعة أو حاجة اعتيادية وغاية الفلسفة، عند أرسطو، هي المعرفة لأجل المعرفة.



طرح المشكلسة: [تطبق وتحديد المشكلة التي يكون النص قد عالجها]

إن الغموض والإبهام الذي اكتنف عوام البشر وبعض خواص البشر من الفلاسفة والعلماء والمفكرين في قضية الفلسفة من حيث أنها خاصة بالذات دون ذوات الآخرين، ففي خضم هذا النزاع الذي دار بين الفلاسفة أراد صاحب النص أن يجيب عن هذه القضية الصعبة متسائلا: كيف تنطلق القلسفة من الذات إلى العالمية؟ أو بعبارة أخرى: هل يمكن لأي فيلسوف أن ينقل فلسفته الذاتية إلى العالمية؟ وبعبارة أخرى: العالمي؟ ومتى يمكن للفياسوف أن يصنع أزلية العالم ككل وبذلك يطبعها الطابع العالمي؟ ومتى يمكن للفياسوف أن يصنع أزلية أفكاره وعالمية طرحه؟

محاولسة حسل المشكلسة:

1/ تطيل محتوى النص:

يرى صاحب النص أن كيفية انطلاق الفلسفة من الذات إلى العالمية عن طريق إيصال رسالة فلسفية واعية، مدركة، إنسانية، حقياتية، إلى أذهان البشر، في العلم بأسره، عن طريق فكرة تقاسم المعانات، والمحن الصعبة، والقضايا المصيرية بين البشرية جمعاء، ما دامت الحياة منتفس جل البشر.

فإذا ما تعمقنا في تاريخ الفلسفة من بداياتها الأولى و هو تاريخ رسائل ذوات متفلسفة حول هذا الوجود من كل الجوانب المتعددة، فمثلا الفلاسفة الطبيعيين الذين حاولوا بعث رسالتهم الناسفية الذاتية من أجل جعلها تعانق البلد الذين يتواجدون فيه وصولا إلى العالم بأكمله، فهدف أمبذوقليس من تفسيره للطبيعة على أنها مجرد إسطقس [الهواء - التراب - الماء - النار] هو من أجل إيجاد

السيل فسي السلمان الذي يواجهونه ويشكل قلقا كبيرا في عقول البشر، ففلسف المدوقليس " لم تكن فلسفة ذات فقط، بل هي أكثر من ذلك، حيث تعد فلسفة المدوقات المدوقات

الساوقليس " لم تكن فلسفة ذات فقط، بل هي أكثر من ذلك، حيث تعد فلسفة الا مرين، أي نقل حل فاسفي للبشرية جمعاء وفي هذا المقام تقول الحكمة " إن الالسان المفكر يعيش لغيره أكثر من نفسه". هذا بالفعل تكمن فكرة إرسال الرسالة عبر الزمن لكل الفلاسفة والمفكرين والعلماء والفقهاء، وإذا ما تتبعنا الربيخ الفاسفة نجد الفياسوف اليوناني "سقراط" الذي عانقت رسالته الفلسفية العالم واللا شديدا وأبديا، وذلك في رسالة العدالة التي احتضنتها الشعوب حتى يومنا الله وما المنطق الصوري إلى رسالة أرسطو إلى العالم، وما الفاسفة المثالية سوى رسالة أفلاطون، وما كتاب المنقذ من الضلال سوى رسالة حجة -الاسلام أبي حامد الغزلي وما كتاب "المقدمة" سوى رسالة العلامة ابن خلدون، والله نجد كتاب "مشكلات الحضارة" ما هو إلا رسالة خاصة بالمفكر العربي الله بن نبي" .إن كل ما عانه الفلاسفة مع ذاتهم، لم يكون حبيس المكاتب والراوف، أو في أذهانهم، بل تجاوز زمنية ذواتهم، إلى مخاطبة ومجالسة كل ماطق العالم بأسره، والأمر الذي يجعل أي فيلموف، أو مفكر، أو عالم يؤثر في أن العالم هو مدى الإحراج والدهشة والقلق الذي يدفع بأي فيلسوف في تفعيل المعانات، وبعث رسالة فلسفية لتعانق العالم بأكمله. فتضية انطلاق الرسالة اللسفية من عمق الذات المتفلسفة إلى كيانات مجسدة في شتى أنحاء العالم ليس الربطة أن تكون خيرة فقط، بل هي كذلك شريرة والتاريخ الفلسفي يستمد على التنوع الرسائلي في سوادها وبياضها معا، والأهم في هذا المقام هو أن ما الذات ذوات الآخرين دون استثناء.

وما يؤكده صاحب النص أن أي مفكر أو فيلسوف وجب أن يكونوا تواأون المعرفة دون غرور لأن الإنسان مهما عرف فإنه لن يعرف إلى أشياء، وتجمل

الفلسفة من وراء المنطق المنطق علم أم فلسفة؟

" المنطق التقليدي ظل بحثًا فلسفيا بالدرجة الأولى ، يثير مسائله في ضوء التفكير الفلسفي، كما تتراءى لكل فيلسوف ناظر في المنطق .

...إن منطق الفائسفة يستند أساسا إلى ألفاظ اللغة العادية في عرض أضاياها وبرهانها. ولم يستطيع هذا المنطق طوال تاريخه أن يصطنع الفسه لغة علمية، كالشأن في العلوم الأخرى التي استقلت عن الفلسفة، مع شدة حاجته إلى مثل هذه اللغة؛ إذ أن العلوم الأخرى وعلى رأسها الرياضيات، اصطنعت اللغة " الرمزية" التي أثبت استعمالها أن العلوم غير ممكنة بدونها وفيها يكمن سر النجاح المنقطع النظير في العلوم المضبوطة".

الفندي المسمد ثابت الفندي المسمد ثابت الفندي المسمد ثابت الفندي 2007 من المسمد المسمد

عليه أشياء أخرى وفي هذا المقام يقول "سقراط": "كل ما أعرف هو أثني لم أعرف شيئا".

2/ تقويم النصص:

حقيقة هناك إمكانية انتقال فلسفة الذات نحو فلسفة ذرات الآخرين في العالم ككل، ولكن ليس كل ما يرسل من الذات إلى ذوات الآخرين، فهو بضرورة صحيحا، بمعنى أنه خيرا، بل هناك من له رسائل شريرة اهذا العالم.

3/ بنساء رأي شخصى يساهم في معالجة المشكلسة:

بالفعل هناك الفلسفة التي تنطلق من الذات إلى العالم بحلوها ومرها، وخيرها وشرها، وخيرها وشرها، وسوادها وبياضها، ففي ظل هذا الانطلاق المزدوج يمكننا القول بأن الفلسفة المحقة هي التي تعانق العالم بأسره أي تلك الفلسفة الإنسانية التواقة للخير.

حسل المشكلة:[موقع الرأي المؤسس حول المشكلة]

لا يد من الاعتراف بأن هناك حقيقة عالمية تكمن في بعث فلسفة الذات المتفلسفة برسالتها الفلسفية إلى كل أذهان البشر على فيض هذا الكون برمته.



" محمد ثابت الفندي ": أستاذ عربي معاصر يهتم بالفلسفة والمنطق، من مؤلفاته: كتاب أصول المنطق وكتاب الله المنطق وكتاب

that their the to the tracks then in this they

uh M

123

the lot to make the fills

طرح المشكل ... : [تطبيق وتحديد المشكلة التي يكون النص قد عالجها

إنه إذا بحثنا في تاريخ وجود المنطق وبروزه إلى هذا الوجود لوجدنا أنه بدأ منذ وجود الإنسان ، ولكن من باب الدراسة والبحث والوعي به، لم يبدأ إلا بعد أن أسس أرسطو لهذا العلم، إن صح هذا التعبير - باعتباره جزءا من الفلسفة الأم، وباعتبار أن المنطق الصوري الأرسطى يعتمد أساسا على منطق لغة الألفاظ أثيرت تساؤلات عدة خول علمية المنطق. والسؤال الذي يمكن طرحه في هذا المقام: هل المنطق علم أم فلسفة ؟ أو بعبارة أخرى، الل بإمكان المنطق أن يصبح علما ؟

- محاولة حل المشكلة: والمراجع المشكلة على المشكلة المنازع المن

1/- تطليل محتدى النصص:

يرى صاحب النص أن المنطق فلسفة؛ حسب المنطق الصورى الأرسطي، لأن هذا الأخير يعتمد في تركيبة وجوده على لغة الألفاظ ، أي أن المنطق حسب التأسيس الأرسطى مجرد فلسفة بالدرجة الأولى ، لأنه حبيس المفاهيم والتصورات اللفظية الذاتية البعيدة عن فكرة الموضوعية، ولكن لو غيرنا المنطق وأبدلناه بلغة الرموز والأرقام لأصبح علما بالضرورة القصوى، التي ألمها منطق العصر. ولقد أبان لنا محمد ثابت الفندي على أن علماء المنطق اعتمدوا على الأساليب اللغوية البسيطة التي تبقيهم في حضن الفلسفة، بحيث ظل المنطق الأرسطي زمنا طويلا في ثوبه اللغوي الصوري، يعتمد على الألفاظ دون الرموز. وسبب عدم علمية المنطق القديم إلى اللغة العاجزة، الناقصة التي تكتنفها الإيديولوجيات الضبيقة وسلطة الفلسفات، لأنه مهما حاول المنطق الصوري بكيانه القديم أن يصل إلى الموضوعية فانه لن يصل إلى مبتغياد، ولهذا ألح صاحب النص على أن

المنطق حتى يصبح علما نقيقا وجب أن يستخدم لغة الرموز والإشارات والأرقام،

وكل هذا يتم بفعل توظيف الرياضيات التي تجعل المنطق نزيها بعيدا عن الذاتية المعلقة، متوجها إلى عالمية متفتحة بحيث لغة الأرقام تصبح فوق كل الاعتبارات اللغوية الفارغة التي تؤدي إلى خلافات كبيرة. فباستخدام لغة الرموز يصبح المنطق فوق أنوف هيمنة الفلسفات والأيديولوجيات، الآنية المغلقة ، وبذلك فلسفة الأرقام تصبح الحاكم القاضي التي تحسم في لغة خطاب المنطق المعاصر حسب ها أملته ابستيمولوجيا العصر الراهن. في العلم المعنوب المهنوب العصر الراهن.

#### 2/- تقويسم النسمي: المسادين ال

إن صاحب النص في هذا المقام حاول أن يجعل المنطق علما إذا ما تجرد الما من تصوراته النفرية اللفظية الضيقة، وهناك الكثير من أيد هذا الرأى أمثال الكارت، وكانط، وغويلو، و بوزنكيت وزكى نجيب محمود الذين أعطوا بديلا هامرا يتجلى في المنطق الرياضي أو الرمزي، المناه الم

#### 1/- بناء رأي شخصي يساهم في معالجة المشكاعة:

حقيقة إن المنطق القديم مجرد فلسفة، ولكن المنطق الجديد فهو مجرد علم مرسس بأرقام ورموز وإشارات تجعل هناك منطقا جديدا؛ هو المنطق الرمزي الذي يواكب روح العصر. ﴿ أَنْ الْمُعْلَى الْحَمْلُونِ عَلَى إِنَّا (فَلْتُهُ كَامِمًا) لِأَنَّا لِمُ

#### مل المشكليسية: { موقع الرأي المؤسس حول المشكلة} = الله الم

انه من باب الموضوعية والصراحة الفكرية القول بأن المنطق مهما أراد أن اسبح علما نتيجة رهانات العصر إلا أنه سيبقى يستمد وجوده الحقيقي من روح

المنهوم المكولاستيكي، ويرون من الأفضل أن ترجع هذه النسب المختلفة إلى طبيعتها الأصلية، وتعطى لكل منهما استقلالها الخاص، لأن ذلك أدعى إلى الدقة".

وفيسق العظمة

إشكاليات فنسفية -الديوان الوطنى للمطبوعات المدرسية 2007

ضع النص في سياق وضعيات المشكلة.

\_\_\_\_ ( تحلیل النص \_\_\_\_\_

الرح المشكلسة: [تعليق وتحديد المشكلة التي يكون النص قد عالجها]

إذا ما نظرنا إلى الحكم المنطقي وجدناه جزءا من المنطق الصوري الأرسطي، ولقد تضاربت الآراء والمواقف عن طبيعة الحكم المنطقي، فهناك من ارجعه إلى الظواهر النفسية الخالصة، وهناك من أرجعه إلى الوسط الاجتماعي، في ظل هذا التضارب بين الفلاسفة والمفكرين جاء صاحب النص ليدلي بموقفه حاه هذه القضية المطروحة متسائلا: هل يتم التصديق بإدراك طبيعة العلاقة بين الحدين و أو بإدراك نسبتها ؟ و هل الصدق في الحكم المنطقي يكمن في العلاقة العلاقة بين الموضوع والمحمول أم في النسبة المدركة؟

محاولية حل المشكلية:

1/ تحليك محتوى النسص: وهو بالمستعلق المستوى المستوى المستوى

يرى صاحب النص أن الصدق كل الصدق يتجلى في النسبة المدركة بين الوضوع والمحمول معا لأن هذين الحدين يدخلا للوضوع والمحمول معا لأن هذين الحدين يدخلا للعتبارات النفسية والاجتماعية. و لقد أقر "وفيق العظمة" على أن

السيان الاتاني الأناني الأناني المنافقي المنافق

"الحكم من الوجهة المنطقية هو التصديق العقلي بوجود نسبة ما بين المعاني، أو إيجاد علاقة بين شينين والتصديق بها. ويعبر عنه بقول يسمى قضية مؤلفة من حدين ، يدعى الأول منهما بـ : "موضوع القضية " والثاني بـ : "محمول القضية " وبينهما رابطة تسمى الأداة ، يجب وجودها في اللغات التحليلية كالفرنسية والانجليزية ...أما في اللغات التركيبية كالعربية ، فتتمثل في الضمير (هو) أو (هي)، وسيان أن وجدت أو حذقت ....

إن النسبة بين الحدين التي يصدق بها العقل، تكون على أنواع مختلفة: منها نسبة المساواة، ومثال ذلك الليل يساوي النهار في الربيع، ونسبة المشابهة، كالليل يشبه الموت بالسكون، ونسبة النتابع، كالليل يتبع النهار، ونسبة الغائية، كالثيل غاية المتعب، ونسبة السببية، كدوران الأرض يسبب الليل والنهار. ولكن أصحاب المنطق الصوري في العصور الوسطى، قد أرجعوا كل هذه النسب إلى نسبة واحدة، وهي التي تتألف من موضوع ومحمول ورابطة، هي فعل (الكون أو être) أو (هو)، وتسمى بنسبة التوافق (Convenance) أو عدم التوافق (Disconvenance) أو نسبة الاندراج أو الاستغراق، وذلك باستبدال الأفعال التي تعبر عن النسب السابقة المختلفة من تساق وتشابه وغائية بفعل (الكون) في اللغات الأجنبية، وبد (هو) في اللغة العربية، فنقول عندلذ: الليل هو مساو للنهار، والليل هو مشابه للمؤت، والليل هو تابع للنهار.

ولكن كما لاحظ " فاندريس"، أن أكثر العلماء الآن، قاما يستندون إلى هذا

المراع المشكل ... [تعليق وتحديد المشكلة التي يكون النص قد عالجها]

مما لا شك فيه أن سر تطور العلوم، وازدهار الحضارات، وبلوغها قمة المداء اللا منتهى في مختلف مواطن الحياة، يعود أساسا إلى مبدأ الاستقراء. الله منتهى الفتح العلوم والتحكم في ظواهر الكون بشكل مطلق، وفي ظل المبدأ العلمي أثيرت تساؤلات عدة حول قضية الاستقراء: فهل مبدأ الاستقراء على أساس حسى تجريبي أم أن هناك أساس آخر؟ وبعبارة أخرى: إلى أي المراح المتبار الاستقراء مبدأ حسيا فقط؟

معاولة حل المشكلسة:

1/- تطيل محتوى النص:

يرى صاحب النص أن الاستقراء قائم أساسا على مصدر حسى تجريبي والس على مصدر عقلي، أي أن الاستقراء يعتمد على المالحظة والتجربة دون الاعتماد على أحكام مسبقة غير مؤكدة علميا.

لقد أسند يقينا صاحب النص مبدأ الاستقراء إلى مجال العلوم المادية فقط دون العلوم الصورية كالرياضيات التي مجالها الاستتناج، وفي هذا المقام أعطى لنا العلم الصورية كالرياضيات التي مجالها الاستتناج، وفي هذا المقام أعطى لنا صاحب النص مثالا من وحي الواقع من خلال ذلك الرجل الذي قفز من النافذة عن الأرض. ففي الوضعية نجد إجابة رجل العلم ورجل الشارع نفسهما ، هون بالضرورة القصوى بالإيجاب، ذلك ما تعاهدوا عليه طوال حياتهم ، بحيث اعتادوا أن الأجسام تسقط دوما نحو الأسفل ولن يتغير الوضع مهما كانت المروف والأسباب في ذلك، وكما يوضح لنا صاحب النص على جل علوم المليعية والمادية ككل قائمة أساسا على الترجيح والإمكان دون القطع في الأمود ماشرة. أما بالنسبة للرياضيات فهي علوم تكرارية لا تقول شيئا حددا النا

النص الثالث

السبول فلاتني الفساسات

#### - مشكلة الاستقراء -

" هل يجوز لنا الحكم بصحة الاستدلال من حوادث الماضي على حوادث المستقبل دون الرجوع إلى أي مبدأ عظلي قبلي، كمبدأ الاستقراء ؟ (....) أعنى هل يمكن أن نعتمد في أحكامنا الاستقرائية على التجرية الحسية وحدها، دون الرجوع إلى أي مبدأ لا تكون التجرية الحسية مصدره؟

أفرض مثلا، أن رجلا قفز من نافذة على ارتفاع بعيد من الأرض، فهل منالك ما يبرر الحكم، بأته سيسقط حتما على الأرض وأنه لن يتجه اتجاها أخر، كان يرتفع إلى السماء أو يتحرك في خسط أفقي ؟ (...) سيبيب رجل العلم ورجل الشارع على السؤال بالإيجاب استناد إلى الخبر السابقة في سقوط الأجسام، أي (...) أن الأجسام التي تماثل في ثقلها جسم الإنسان، قد سقطت في الأرض حين ألقي بها في تجاربنا الماضية (...).

قد يقول المعترضون: لكن، هذا ترجيح لا يقين؛

ونحن نجيب: نتم، والعلوم الطبيعية كلها قائمة على القرجيح لا اليقين، لأن اليقين يكون إلا في القضايا التكرارية الذي لا تقول شيئا جديدا كقضايا الرياضة، وأما القضايا الإخبارية التي تنبئ بجديد، فهي دائما معرضة لشيء من الخطأ ولذا فصدقها احتمالي ".

زكي نجيب محمود إشكاليات فلسفية -النبوان الوطني للمطبوعات المدرسية 2007 - ضع النص في سياق وضعيات المشكلة.

ر الميل في القاسفة 1 م م م م م م م م الميل في القاسفة

فهى يقينية موضوعية بعيدة عن الذائية، وبالمقابل العلوم الإخبارية، فهى دوما تعطي الجديد ولكن ليست يقينية دوما، بل هناك ما يسمى الاحتمال والظن والإمكان في يقينية زمنية العلوم المادية التجريبية، وفي هذا المقام نجد الفيلسوف الانجليليزي " برقرائه راسل" الذي لم يتقبل الاستقراء النام بل نادى بالاستقراء الناقص، لأنه يفتح المجال نحو تطور العلوم وتقدمها قدما نحو الأمام دون الرجوع إلى الوراء مطلقا، وأيضا هناك الفيلسوف الألماني " كارل بوير" الذي حاول الأخذ بمبدأ الاستنباط المنطقي، حتى يصبح العلم دوما متفتحا نحو التطور لا وجود للانغلاق العلم بالاستقراء التام، لأن هذا الأخير هو الذي يجعل العلم متوقفا وقوفا مجهولا.

#### 2/-تقويسم النسمى:

حقيقة مجال الاستقراء من حيث أساسه يتجلى في المصدر الحسي لأنه خاص بالعلوم المادية، ولكن هناك اعتراضات من طرف فلاسفة ومفكرين أمثال ايمتوال كالسط الذي ارجع مبدأ الاستقراء إلى مبدأ العقل دون التجربة وذلك وفق "مبدأ السببية التامة". والفياسوف الفرنسي اهنري بوانكاريه الذي يرى بأن الطبيعة محكومة بمبدأ الاستقراء والذي يؤدي إلى فكرة الحتمية، وهناك اجون ايلمو الذي يرى بأن هناك ضرورة تعرض العلم للاستقراء دون تجاهل ذلك مطلقا.

حقيقة مبدأ الاستقراء مبدأ عامي عظيم ، قدم الكثير والكثير لدفع عجلة التاريخ البشري نحو التطور. ولكن لم يبق مبدءا مطلقا كما كان سابقا، بل أصبح علما احتماليا نسبيا لا مجال لليقين فيه.

#### حل المشكلة: [موقع الرأي المؤسس حول المشكلة]

إن مبدأ الاستقراء يعتمد أساسا على المصدر الحسي والمصدر العقلي معا،

ولكن من المصدر الحسي أكثر من المصدر العقلي، لأنه روح العلوم المادية دون العلوم الصدرية، وعلى هذا الأساس يبقى الاستقراء مبدأ نسبي احتمالي دون الجزم والقطع التام في صحته.



الإسان كالتا عقلا من بالله الدرة على موقف الأنواء وبولايا المائة

المار الإسان بالمعرفة عند التم يعني بومل هذا وكرد المعاولات التهامية والمارة الإسان المارة ال

اليوس إولى من شنب تطري سوله عدل اليمود الرديالي اللومت وسينكونا الثلث الإنسانية بأجد ، مع فية على معتب الموضوع بالخاراء بينا بينه ،

التعلي من عرف وإحد ركا له أحد حدن الله فلاووالفارط

The total of the second of the

علايات البائل الإلام البائل الرابلة وتبدأ عيد البائل الإلا البائد و

Control to the first little and lightly the tree of the

California alian start alian start at the latest latest at the

الإشكالية الثالثة:المذاهب الفلسفية بين الشكل والمضمون



- هل الفكر أسبق من المادة؟ حلل وناقش.

#### الطريقة:

1/- طرح المشكلة: [احتمال وجود رأيين جدليين متناقضين]

يعتبر موضوع المعرفة الإنسانية من مباحث الفلسفة الكبرى، وذلك باعتبار أن الإنسان كائنا عاقلا حرا يملك القدرة على معرفة الأشياء وإدراك حقائقها، ولقد المتم الإنسان بالمعرفة منذ القدم حتى يومنا هذا وكل التساؤلات التي بودنا طرحها: أيهما أولى في المعرفة العقل أم الواقع الخارجي؟ أو بعبارة أخرى: هل الروح أولى من العادة في معرفة هذا الوجود؟ و إلى أي مدى يمكن القول بأن الذات الإنسانية أجدر معرفة على حساب الموضوع الخارجي؟

#### II/- محاولة حل المشكلة:

#### 1/- الأطسروهة:

إن الفلاسفة الذين حملوا لواء هذا الموقف الأول نجد أمثال الفيلسوف اليوناني "أفلاطون" "Platon" الذي بين أن الفكر أو الروح أو الذهن هو عين الحقيقة، أي أن هناك وعي داخلي خارج نطاق المادة، حيث نجد أفلاطون ميز بين عالمين: عالم المحسوسات، وعالم المثل والرابطة بينهما هو العقل الذي يستخدم الجدل لينتقل من الأدنى إلى الأعلى أو من الناقص إلى الكامل أو من المتغير إلى الثابت، ووجود العالم الخارجي هو العالم المثالي، وكما ألح كذاك الفيلسوف الإراندي "بركلي" "Perkly" بأن مصدر معرفتنا هو إبراكنا الداخلي، فما هو مدرك في ذواتنا هو موجود خارجنا والعكس، وهذه الأفكار تأتينا من الله والله هو الذي

المبع فينا هذه المادة للإيجاد والصنع، وكما أكد أيضا الفيلسوف الألماني "لابينتز" "Liepentro" على أن العمل هو طريقنا إلى المعرفة والتجربة الحسية ضرورة الأفكار واستنطاقها، والذي جسد هذا الاتجاه بشكل كبير الفيلسوف الفرنسي الوئي ديكارت] في قوله: « أنا أفكر إذن أنا موجود» وهذا ما يعرف الكوجيتو الديكارتي في تاريخ الفلسفة الحديثة، وهناك أيضا قطب الفلسفة المثالية "هيجل" "Higol" الذي أرجع فكرة تطور التاريخ إلى الفكر في حد ذاته، وذلك من خلال المدادم الأفكار والثقافات والعقائد، كل هذا الصراع والتصاده في التاريخ هو الذي المدارات متنوعة ومختلفة.

TOTOTO

#### - نقيض الأطروحة: المشارك علم المسارك ا

إن من الفلاسفة الذين عارضوا الموقف الأول نجد فلاسفة أمثال: "توماس رسد" "Thomas Read" الذي أقر بأن الإنسان يدرك بالحواس وهي عين المايقة، وهذه المواس الخارجية هي التي تيرهن على وجود عالم مستقل عن الذات، والمعنى الدقيقي لهذا الطرح هو أنه يتسم بالعمومية المطلقة فمثلا "معرفة الثلاميذ للكتاب هي معرفة ولحدة" وكما أكد أيضا "جون اوك" "Jhon look" الذي يرى أن التجربة هي وحدها التي تنقش في عقولنا الأفكار والمعارف، وكما لمد الفيلسوف الفرنسي [كوندياك] الذي يرى أن جميع أفكارنا ليس لها منبع \_ سوى الاحساس، وأيضا هنالك الفيلسوف الإنجليزي [دافيد هيوم] [D.HÛme] الله يرى بأن أفكارنا كلها مستمدة من التجربة الخارجية، والذي مثل هذا الموقف الثاني بشكل كبير هو الفيلسوف الألماني "كارل ماركس" " K.Marx " الذي سول: « ليست حركة الفكر سوى انعكاس لحركة الواتئ بعد أن انتقلت إلى الماغ الاسمان » وفي قوله أيضا: « لا إله والمدياة مادة » ونفهم من أأوال ماركس على أن المادة هي التي دفعت بالإنسان بالازدهار والتقدم عبر التاريخ مله

2 ] - إلى أي حد يمكسن اعتبار العقل مقياس المعرفة الحقة ؟

السطسريقسة : الاستقصاء بالوضع.

ا/- طرح المشكلة : [المطلوب الدفاع عن رأى يبدو غير ماليم]

إنه ومما لا شك فيه أن التاريخ الفلسفي على شهادة تامة بذلك الصراع الدائر ان العقلانيين والتجريبين في معرفة الحقيقة، ولكن إذا ما أشهدنا شهادة باعتراف لما قدمه المقلانيين تجاه التورات الفلسفية والعلمية التي قادوا بها هذا الكون قدما نحو الأمام، ففي ظل هذا الامتتان لدور العقل في معرفة هذا العالم، هذاك من يعتقد بأن الحقيقة تكمن في التجربة فقط ، ولكن هذا الاعتقاد غير سيح لأن العقل سابق على التجربة والسؤال الذي يطرح نفسه: إلى أي حد مان اعتبار هذا الاعتقاد صحيحا ؟

ا/- محاولة حل المشكلة :

ا/- عرض منطق الأواروحة:

إن الفلاسفة العقلانيين أكدوا على أن العقل هو المقياس الأساسي للمعرفة مالة هذا الوجود، ومن هؤلاء الفلاسفة نجد أمثال "سقراط" "Soucrat" الذي الله العقل هو الذي يجعل الوجود وجودا واضما ومدركا بدون شكوك في العالم الخارجي و هناك أيضا المفكر التأمساني " يوسف المدوسي" في قوله: «إن العالى معطى عالمي وهن أحسن وأضمن للبحث عن الدةيقة ولتعليمها وهذاك الله عقلية قبلية لا تتغير ... » وكما نجد "ديكارت" "Descartes " في قوله:

« إن العقل هو أحسن الأشياء توزيعا بين الناس...بتسايي بين كل الناس والفطرة... » وأيضا كما أكد فيلسوف قرطبة "إبن رشد" "Eben Roushed

أن استقر الإنسان في الأرض، والشيء الذي ركز عليه اماركس هو الاقتصاد الذي هو عصب الحياة الاجتماعية بأسرها.

3/- المتحملون : با المتعمل المعالم المعالم والما والمالي المعالم المعا

إن فكرة التجاوز فرضها حاسم الحرب بين العقلانيين والتجريبيين وقاطع القضايا "إماتويل ماتط" "I.Kant" من خلال انتقاء موقف تجاوزي جديد يتجلى في ثورته النقدية في فصل الخطاب وسد الأبواب وذلك في توله: « إن الإدراكات الحسية بغير المدركات العقلية عمياء، والإدراكات العقلية بغير الإدراكات الحسية جوفاء». الله علا مع الماليات التوريع الماليات الماليات الماليات الماليات الماليات الماليات الماليات الماليات

III / - هل المشكلة: [القصل في المشكلة المتجادل فيها]

إن منتهى الحقيقة تفرض ذاتها في هذا الوجود على أن هناك تفاعل وظيفي دائم الخدمة بين الفكر والمادة دون إنقاص دور الأول على الثاني ولا الثاني على الأول، بل هذاك انسجام وتكامل دون إعطاء السبق للأول أو الثاني.



المراكان على المراجع ا

بأن العقل هو المرشد لمعرفة الوحي وهو هبة من الله عز وجل، وأيضا كما قال "أفلاطون" "Platon": « إن العقل هو التسامن الوهيد والضروري لإدراك الفكر»، وحتى الفرقة الإسلامية "المعتزلة" لها مجالها في هذا الصدد ذلك من خلال قولهم: « إن المعارف كلها معتولة بالعقل واجبة بنظر العقل ... وحكم العقل مقدم على الخبر الديني»، وهناك أيضا "مين دوبيرمان" "M.Doubirmain" الذي يقول : « إن الإدراك يزيد عن الإحساس بأن آلة الحس فيه تكون أشد فعلا والنقس أكثر إنتباه ».

#### 2/- تدعيم الأطروحة بحج شخصية:

إن معرفة الإنسان لهذا الوجود وفق عقل يحرك كل شيء، فهو النور الذي يضيء الحياة، وهو إن صح التعيير الحاكم في الأمور والحاسم بين متناقضات الحياة في التقريق بين الخير والشر والحق والباطل والعدل والظم، لأنه لو لا هذا العقل لما استطعنا أن نعرف حقيقتنا وحقيقة الموجودات بيننا، فالله عز وجل أكرمنا بالعقل على سائر الموجودات هذا دلالة على أن العقل هو ميزان معرفة صدق الأشياء ، وبالفعل استطاع الإنسان أن ينتعم بالأمن والتمدن الراقي والتحضر العالى بفضل ملكة العقل. وبفضل هذا اللوغوس أستطاع الإنسان أن يشيد تاريخا حافلا بالاختراعات والإيداعات المتعددة التي جعلت التاريخ تاريخ إنسان خارق عظيم جسد وجوده بفضل العقل، ولولا هذا العقل لأصبح هذا الوجود خرابا وغوضى . نذا فالعقل هو القائد الذي حرك التاريخ قدما نحو الأمام.

#### 3/- نقد خصوم الأطروحة :

إن الفاسفات المأدية والتجريبية والحسية أهمات الجانب الأخلاقي والديني، فلقد نظرت للإنسان نظرة إنسانا أعرج، وقدمت المادة إلى درجة كبيرة جدا وهذا محال ومستحيل، فالفلسفة المادية والتجريبية كلها فلسفات منلقة على نفسها.

اا/- حل المشكلة : [التأكيد على مشروعية الدفاع]

ان الفلسفة العقلانية استطاعت أن تصحح مسار الفلسفات السابقة واللحقة، هذا العني أن المعرفة العقلانية هي المعرفة الحقة التي تجعلنا نتعقل إنسانيتنا حقا.

و ور الت من هذا الوجود وما واست أنها فاست تشوم و سواد في على هذا السوالية التي أي وسور يمكن اعتبار الطلبية الوج المرة إطارية مع ذا لاسراد الما ؟

موقع الدراسة الجزائري www.eddirasa.com

chelen di legge hat an lateria cilliani i filiani, in at 4, 200

- إلى أي حد يمكن القول بأن الفلسفة الوجودية فلسفة إنسانيسسة؟

#### الطريقة: الاستقصاء بالرفع الماليات الم

#### 1/- طرح المشكلة: [المطلوب إبطال رأي ببدو سليم]

نظرا لما أفرزت الحرب العالمية الثانية من دمار وخراب للعالم بأسره، بزغت الفلسفة الوجودية لهذا الوجود تنادي بوجود الذات درن ما يدور حولها من موجودات خارجية، فهي فلسفة منعلقة على ذاتها وهي فلسفة مؤقتة خدمت وقت قصير وزالت من هذا الوجود وما دامت أنها فلسفة تشاؤم وسواد في الحياة يمكننا إذن طرح هذا السؤال: إلى أي مدى يمكن اعتبار القلسفة الوجودية فلسفة السائية حقا بعد معرفتنا لأسرارها ؟

#### ١١/ - محاولة حل المشكلة:

#### 1/- عرض منطق الأطروحة:

إن الفلسفة الوجودية تزعمها جمهرة من الفلاسفة أمثال "مورين كيركيجارد" و "سارتر"و هايدوغر و "ياسبرس" و"سيمون" أدي بوقوار" و"عبد الرحمان بدوي" ومحتوى مذهبهم هو دور الوجود الإنساني في بناء وتجسيد المشروع المستقبلي، وقولهم بأن الوجود أسبق من الماهية، وذلك أن الإنسان يوجد ثم يكون ماهيته ويجسدها على أرض الواقع، فهو مشروع ذاته يرتسم في زمن الممكنات فبإمكانه أن ينجح وبإمكانه أن يخفق،وفي هذا الصدد نجد "لويس الأين" "Louis Laviel" يقول: «إن أنا موجود»، وأيضا هناك "سورين كيركيجارد" يقول: «إن الاختيار يجر إلى الخطيئة وإلى المخاطرة، والمخاطرة بطبسها تؤدي إلى القلق

و 0 0 0 0 0 0 0 0

والباس»، وأيضا هناك "مارسيل" يقول: «لست يعيدا عن الإيمان بأن الأمل بالنسبة إلى النفس هو بمثابة التنفس للكائنات الحية وعندما ينعم تجف النفس وتنهك» ، وكما يقول 'جان بول سارتر": «لا يوجد غيري أأنا وحدي الذي أقرر الخير و أهترع الشر» ويقول أيضا: «محكوم على الإنسان أن يكون حرا».

#### 2/-إيطال الأنظر وعدة:

ل الفلسفات المادية والحسية والبرغمانية نظرت المدياة نظرة مادية خارجية وأسا الفلسفة العقلانية التي ترى بأن العقل أسبق من الوجود، والبرغمانية التي من بأن المنفعة والعمل هما أساس الصدق والدق.

#### ا/- نقد أنصار الأطرو<u>حة:</u>

ان الفلسفة الوجودية هي فلسفة ذاتية ضعيفة مغلقة منزوية على حالها، ضمن السنة اسوداد وتشاؤم وهروب عن تحقيق كل رغبات الحياة، فلقد وقعت هذه الفلسفة أمام عقبات نفسية ومعرفية أنهكت كاهل الإنسان وضيقت عليه سبل السعادة والهناء.

#### ااا/- هل المشكلة: [التأكيد على مشروعية الإيطال]. و هذا المشكلة: [التأكيد على مشروعية الإيطال].

ل الفلسفة الوجودية ليست فلسفة إنسانية، وإنما هي فلسفة لا إنسانية أرادت غرس الوسي والعبثية واللامعنى في حياة الإنسان من اليأس والإخفاق والشعور والموت والخوف.

والموافلين التواريق وفري والمناطق المناطق المناطق المناطق والمناطق والمناط والمناطق والمناطق والمناطق والمناطق والمناطق والمناطق والمناطق

The said that I said the said

وآية الباطل الإخفاق ، والفكرة الصادقة هي التي تؤدي بنا إلى النجاح في الحياة».

#### 2/- تدعيم الأطروحة بحجج شخصية:

الله إذا ما نزلنا إلى الواقع المعاش نجد هذاك العديد من الأمثلة الحية التي تستنطق ذاتها من عمق الواقع، فمثلا في حالة إخفاق التأميذ في الدراسة فإنه يشعر بالقلق والكآبة والإضطراب وإذا نجح فإنه يشعر بالفرح والسعادة، وإذا ما نظرنا إلى العلاقات الاجتماعية كلها محكومة بمنفعة، وفي هذا الصدد هناك شعار السياسة الأمريكية الذي فحواد: حميس لدينا أصدقاء دائمون، ولا أعداء دائمون، بل مصالح دائمة>>، وهناك من الفلاسفة البرغماتيين من تقبل المعتقد الديني، لكن الريطة أن يقدم الإنسان نجاحا عمليا في الحياة، وذلك بغية تحرير العقل من قيود الغرف وجمود التقليد وطغيان السلطة. فمثلا الإنسان يريد قضاء حاجاته والشغالاته في هذه الحياة ولكن يجد عوائق تحول دون حلها، ولكن وجب أن اللب ويتغير مثلما يتقلب ويتغير الواقع لا كما نادت به المبادئ والقيم الخلقية.

#### 1/- نقد خصوم الأطروحة:

الفلاسفة المثالبين والعقلانبين والحسيين نظروا للحياة نظرة مغلقة ضيقة بعيدة من واقعه المعاش، فهذه الفلسفات لم يأخذوا بمنطق التعدد والتغيير والتحول مع الروف الزمن، بل أكثر من ذلك راحت تشيد أفكارا ماورائية أو فارغة من حد اها ليس لها أي أثر.

#### ااا/- حل المشكلة: [التأكيد على مشرو عية الدفاع].

ل الفلسفة البرغمانية فرضت ذاتها على واقع البشرية ولهذا نجدها قائمة في جل حالات الحياة؛ السياسية والاقتصادية والثقافية والدينية والفنية، وفي الأخير بمكانا المرفة الحقة هي التي تنفعنا وتخدمنا في الحياة.

إلى أي حد يمكن اعتبار المنفعة مقياس المعرفة الحقة ؟

الطريقة: الاستقصاء بالوضع

I/- طرح المشكلة: [المطلوب الدفاع عن رأي بيدو سليم].

نظرا لعدم جدوى الفلسفات المثالية الطوباوية وخواءها على أرض الواقع، ظهر تيار جديد يعارض هذه الفلسفات السابقة ، إنه المذهب الطبيفي البرغماتي الذي أحدث ثورة عارمة على جل الفلسفات النظرية، لأن الحق كل الحق هو ما يخدمنا من أرض الواقع ويُحسن أوضاعنا ، ولهذا نطرح سؤالا قوامه: إلى أي مدى يمكن اعتبار هذا الاعتقاد صحيحا ؟ أو بعبارة أخرى: هل الحقيقة المطلقة تكمن في المنفعة فقط ؟

## ١١/ - محاولة حل المشكلة:

## 1/- عرض منطق الأطروحة: المال المالية ا

من الفلاسفة البرغمانيين نجد وليام جيمس وتشارلس بالدرس بيرس وجون ديسوي النين يؤكدون على أن الهدف من وجود الأفكار أو المعارف هو من أجل غايات عملية ونافعة، وفي هذا الصدد نجد "جون ديوي" يؤكد على أن الحياة كلها توافق بين الفرد ومجتمعه والمعرفة الصحيحة السليمة تتجلى في التفكير الناجح الذي يستطيع إيجاد حلول مفيدة للمشاكل التي تعترض سبيل الإنسان، وأيضا "بيرس" الذي يقول، "إن كل فكرة لا تنتهي إلى سلوك عملى في دنيا الواقع فهي فكرة خاطئة أو ليس الها معنى" إذن نفهم من هذا القول بأن المعرفة وسيلة لتحقيق أغراض الدنيا لا كفاية في حد ذاتها، وكما يقول جيمس: «إن آية الحق النجاح،

م السيل العلى القالمة المالية المالية

المعالمة الم

إشكاليات فلسفية -الديوان الوطني للمطبوعات المدرسية 2007

- ضع النص في سياق وضعيات المشكلة. من مسوسا ما المسال المسكلة

تدلیل النص

طرح المشكلسة: [تعليق وتحديد المشكلة التي يكون النص قد عالجها]

لقد دار صراعا كبيرا منذ نشأة بذرة الفكر الفلسفي بين التيار الأفلاطوني اليوناني، والتيار الأرسطي اليوناني، هذان التياران أديا إلى بزوغ المذهب الروحي والمذهب العقلي اللذان بدورهما وقعا في نفس الصراع التاريخي الذي يشهد على فكرة ثورة إعطاء الأولية للعقل أو القلب، فهذاك من يعطي الأولوية للعقل وهناك من يتخذ القلب مصدرا للمعرفة، ففي ظل هذا الصراع الفلسفي تمكنا من طرح التساؤلات التالية: ماذا لو اكتشف الاستدلال بأن مبرر وجوده متوقف على نشاط القلب ؟ أو بعبارة أخرى ، هل يمكن أن يجبود العقل دون وجود القلب؟ وهل منطق الاستدلال يستمد حضوره القعلي من منطق القلب ؟

ا/- تطيل مدتسوى النبص:

يرى صاحب النص أن منطق العقل متوقف أساسا على منطق القلب، وذلك أن وجود القلب بالنسبة لوجود العقل كوجود بالقوة وبالفعل. كما أدلى بهما الماسوف اليوناني "أرسطو" في كيفية وجود الموجودات على وجه هذا الوجود.

لقد حاول" بليسر باسكسال" أن يؤكد على مكانة الفادب ودوره الفعال في الحريك العقل ودفعه قدما نحو الوجود الحقيقي الفعلي لبذء نظريات عامية،

السيار فقي الفياسفية المرافقي الفياسفية المرافقي الفياسفية المرافقي الفياسفية المرافقي الفياسفية المرافقي الفياسفية المرافقي الفياسفية المرافقية المرافقية

ان للقلب أدلته المنطقية، وهي أدلة لا يعرف عنها شيئا. فنحن نعرف ذلك، في آلاف الأشياء ....

والقلب هو الذي يحس بالله وليس العقل، وهذا هر الإيمان: "الله يُدرك بالقلب....

فنحن نعرف الحقيقة، ليس فقط بالعقل، وإنما بالقلب أيضا. وبهذا الشكل الأخير، نعرف المبادئ الأولى، وهي تلك التي يحاول محاربتها الاستدلال عبثا، والتي لا يملكون في مجال اهتمامهم والتي لا يملكون في مجال اهتمامهم سوى هذا الشكل، ليعبثون فيه. ونحن نعرف أننا لا نحلم بتاتا، إذ مهما كان عجزنا في البرهنة عليه بالعقل، فإن هذا العجز لا يخلص إلى شيء أخر سوى ضعف عقولنا، وليس إلى لايقين معارفنا كلها كما يزعمون؛ وذلك، لأن معرفة المبادئ الأولى - كوجود المكان والزمان والحركة والأعداد - تماثل في عمق رسوخها، المعارف التي تعدنا بها استدلالاتنا. وعلى هذه المعارف القلبية والنغريزية، يعتمد العقل، وعليها يؤسس خطابه (إن القلب، يحس أن هناك أبعاد ثلاثة المكان، وأن الأعداد لا نهائية، وأن العقل بيرهن بعد هذا أنه لا وجود لعدين مربعين حيث يكون أحدهما ضعف الآخر؛ إن المبادئ يحس بها، العددين مربعين حيث يكون أحدهما ضعف الآخر؛ إن المبادئ يحس بها، والقضايا تستنتج. وكلاهما على يقين، وإن كان ذلك ،بطرق مختلفة).

وانه لمن غير المفيد، وانه لمن السخافة بمكان، أن يطلب العقل من القلب أدلة على هذه المبادئ الأولى، ليتمكن من الموافقة عليها؛ وانه لمن السخافة بمكان أيضا أن يطلب القلب من العقل الإحساس بكل القضايا التي يبرهن عليها

حيث اقترح بأن هذاك أدلة منطقية تتجلى في الحدس، والإلهاء، والتعرف المباشر على ما هو بديهي. بحيث أن لغة القلب التي تجعل المعارف، تتراءى ذاتها دون إعمال منطق العقل ولا منطق التجرية، فالقائب مجاله مفتوح مفاجئ دون سابق إنذار ، فمزايا القاب انه حدس متدفق دون معرفة ذلك التدفق بعقل فاحص، بل تتأتى معارفه وأفكارم جديدة على ساحة العقل. فمنطق الإيسان موطنه القلب، هذا الأخير الذي بإمكانه أن يدرك ويتوعى الله إدراكا ووعيا لا شك في ذلك. ففي هذا المقام حاول "بليرز باسكال" أن يبين على أن الحقيقة ليست كامنة في العقل فقط، بل أيضا يتقاسمها القلب، وهذا الأخير هو الذي يجعلنا نعرف معرفة إيمانية بالمبادئ الأولى، ولكن وقع سوء الفهم لدى بعض الفلاسفة عندما راحوا يستدلون على عدم وجود الخالق وعدم وجود الدار الآخرة ، ولقد حاربوا كل ما هو خفى ميتافيزيقي ، ذلك بالعقل وحده دون الاستناد إلى القلب. ففي هذا المقام فصاحب النص لم ينكر دور العقل. بل الرأي أن يجعل للقلب مكانته ضمن مكانة العقل، ولقد حارب صاحب النص في هذا الصدد " مدرسة الشداك" الذين يشكون في المعرفة القلبية وينظرون لها نظرة عدمية، وكما يقر صاحب النص على أن العقل يؤسس ويشرع وجوده بفعل المعارف التثقائية الفطرية ، ومعنى هذا الحديث أن منطق العقل يسبق بمنطق الحدس قبل الانطلاق في استدلالاته، فمثلا قضية تصور الأبعاد الثلاثة المكان { الطول والعرض والعمق}، وأن الأعداد لا نهائية أو تصور الزمان والحركة، فقبل أن يبرهن عليها العقل كانت كامنة في عمق القلب أو ما يسمى فيض الإحساس الذي يدس بالمبادئ قبل أن تصبح قضايا تستنتج من قبل منطق العقل، وفي هذا الصدد نجد هذاك قول لـ " بليسر باسكال": " لتصمت أيها العقل العاجز الذي لا شأن لك بالحديث في هذه المشاكل الكبرى" ، إنه من خلال هذا القول نفهم بأن مواطن اشتغال العقل محدودة، ذلك

في إطار ما هو مادي علمي ، أما مواطن كبرى روحية فهي من اختصاص القلب الذي يتعامل معها بروح خفيفة لا تُرى مطلقا.

ولكن وبرغم التباعد الموجود، هناك تقارب وطيد الصلة بين لغة القلب ولغة العقل، وذلك إذا ما منطقتا الحوار بين القلب والعقل وفصلنا في الخطاب الفلسفي هذا حتى نجعل مجال اختصاص القلب بموضوعاته، وكذا مجال اختصاص العقل بموضوعاته، وكذا مجال اختصاص العقل بموضوعاته ورغم الاختلاف في منطق الاختصاص إلا أن هناك علاقة تكامل منطقية وثيقة الصلة بين القلب والعقل، ومنطق القول هو أن القلب الذي يملي على العقل كل القضايا والمعارف حتى يسجلها بإحساس من روح القلب، وإذا نظرنا نظرة تأييد فهناك مهرة من الفلاسفة والمفكرين من حذا الس التيار القلبي أمثال: " القديس أوغسطين" الذي يقول" آمن لتعقل، ثم تعقل المؤمن، و"باروخ اسمبينسوزا" الذي أكد على دور القلب غي وجود العقل، كما لحد المفكر المصري" عثمان أمين" في مذهبه الجوادي اذي يوافق هذا الطرح لهي بليه بليه المناكل.

#### 2/-تقويسم النسس:

بالرغم ما طرحه" بلير باسكال" في أسبقية القلب عن العقل في معرفة هذا الوجود، إلا أن هناك من عارضه في هذا المقام أمثال: فيلسوف قرطبة الذي يقر أن العقل أسبق من القلب، ذلك أننا حينما نؤمن بالله عز وجل وجب بدلية التنبر التفكير والتعمق في التعقل ثم يدخل الإيمان الذي يلي بعده، وكما نجد المفكر العراقي " عاطف العراقي" الذي يُسبق العقل، وهناك أيضا المفكر المغربي الذي يدوره يعارض من يُسبق القلب عن العقل.

الرابناء رأي شخصي يساهم في معالجة المشكلة:

حقيقة هناك علاقة بينهما لا شك في ذلك، ولكن قضية الأولوية فليها حدال

هل أصل المعرفة هو مجرد تركيب بين العقل والنجربة؟

" إن المشكلة التي تواجهنا هنا، هي مشكنة أصل العلم الإنساني ومصدره. وفيها انقسم الفلاسفة إلى ثلاثة مذاهب:

الأول مذهب المعتليين الذين يقولون إن القوة العلقلة في الإنسان – وهي في لظرهم، قوة فطرية – هي الأصل الذي يصدر عنه كل علم حقيقي أو أنها على الأخص، مصدر أهم صفتين يتصف بهما العلم الحقيقي، وهما: صفتا الضرورة والصدق المطلق؛

والمذهب الثاني، مذهب التجريبين الذين يرجعون على علم إلى التجربة. ويصفون العقل قبل التجربة بأنه صفحة بيضاء، وقد يسمى هذا المذهب بمذهب الحسيين، إذا اعتبر الإدراك الخارجي – أي الإدراك عن طريق الحواس – أصل علم؛

والمذهب الثالث، مذهب النقديين الذين يحاولون التوفيق بين الدعاوى المتعارضة التي يدعيها أصحاب المذهبين الآخرين. ويفسر النقديون "العلم" بأنه البجة اجتماع عاملين، أحدهما صوري يرجع إلى طبيعة العقل ذاته، والآخر مادي يتكون من الإحساسات الداخلة في الإدراكات الحسية. فإذا لم يوجد أحد البين العاملين، استحال وجود علم حقيقي؛ إذ من المستحيل قطعا في نظرهم، أن نصل من طريق العقل الصرف، إلى حقائق لها أية قيمة علمية على نحو ما بدعي به العقليون.

و (...) بهذا يوفق "كانط" بين المذهب العقلي والمذهب التجريبي، ويصل الي

<u>السلافي السامة</u>

منجال بين الفلاسفة والعلماء ، وبالرخم من ذلك فإن هذاك موضوعات تعرف مباشرة بالعقل ثم القلب ، وموضوعات بالعكس تعرف بالقلب ثم العقل، فهناك اختلاف في الأولوية إلا أن هناك ائتلاف وظيفي بينهما.

حل المشكلسة: [موقع الرأي المؤسس حول العشكلة]

حقيقة منطق الموضوعية يفرض ذاته في هذا الصدد من خلال أنه لولا وجود منطق القلب لما وجد منطق العقل، هذا استقراء من عمق فله فة العلم عبر التاريخ الإنساني، ولكن رغم هذه الموضوعية إلا أن القضية مازالت مطروحة بقوة في هذا العصر.



الحديث " رونيه ديكارت" وبعدها فلاسفة الأنوار أمثال فولتير، و ديدرو، و دالمبير، و مونتسكو الذين يرجعون كل معارفهم في هذا الوجود إلى مصدر العقل الذي يعتبر مشعل متقد في إنارة ما هو مظلم غامض، وراح هؤ لاء الفلاسفة يستدلون على أن العقل يعتبر قوة فطرية ولد بها الإنسان ، ولقد أكدوا على أن العلم لن يكون حقيقيا إلا إذا اتصف بالضرورة المنطقية والصدق المطلق، فمعنى الصفة الأولى الضرورة التي تغرض ذاتها على العقل لأنها توافقه، أما معنى الصفة الثانية أن هذاك وضوح لا شك فيه وشأنه شأن البديهيات في الرياضيات ، أما المذهب الحسى أو التجريبي يبدأ منذ العصر الحديث مع فرانسيس بيكون ودافيد هيوم وهسكلي ووليام جيمس، هؤلاء الفلاسفة التجريبيون الذين يرجعون كل معارفهم في هذا الوجود إلى مصدر التجربة، هذه الأخيرة التي تعتبر حقا فجرا جديدا في بعث العلم تحو التقدم والازدهار الدسي عن طريق الحواس الظاهرة دون تدخل العقل، لأنه يغلط العلم ويدخل فيه الجانب الذاتي وهذا يتناقض مع روح العلم، وهناك مذهب يحاول أن يركب بين المذهب العقلي والمذهب التجريبي، ذلك نتيجة اتحاد العامل الصوري الذي يتجلى في طبيعة العقل ذاته ، والعامل المادي الذي يتجلى في الإدراكات الحسية ، وهذا المذهب النقدي أراد أن وسس مذهبا حقيقيا معتدلا بين منطق العقل ومنطق انتجربة، لان مصداقية وأحقية العلم لن تكون مطلقا إلا إذا اتحدا هذان العاملان، وفي هذا الفصل النقدي هذاك ثائر عظيم أسس المدرسة النقدية ألا وهو "ايمانويل كانط " الذي حسم في امر مصدرية المعرفة، وهو رأى معتدل وموضوعي حينما هذب وغذى بين حق العقل وحق التجرية، فالميزان على اعتدال حق الكفتين مع غربلة وتمحيص المائصهما معا وإبقاء الايجابيات التي تؤدي إلى علم صحيح صادق لا غبار عليه، وفي هذا الصد يقول " كانط ":" إن الحدوس الخالية من المفاهيم عمياء،

تقطة أبعد بكثير من مجرد التقابل بين الفكر والحس. فبالإحساسات نستطيع الوصول إلى علم صحيح لأنها تخضع - كما يخضع الفكر نفسه - لصورة عقلية أولية."

أرّف لد كولى أرّف المرسية 2007 منع النص في سياق وضعيات المشكلة.

\_\_ (تدلیل النص

طرح المشكلية: [تطيق وتحديد المشكلة التي يكون انص قد عالجها]

مما لا شك فيه أن الفلسفة ثلاث مباحث، أولا: مبحث الوجود، وثانيا: مبحث القيم، وثالثا: مبحث المعرفة، هذا المبحث الأخير الذي أثير حوله انشغالا كبيرا منذ أن بدأ الإتسان يتساءل، إن كان عارفا بهذا الوجود، وإن عرف، هذا الوجود، فما هو أصل المعرفة البشرية؟ فهل يعود أساسا إلى العقل دون التجربة ؟ أو يعبارة أخرى هل أصل المعرفة هو مجرد تركيب بين العقل والتجربة؟

1/- تطييل محتسوى النسص: ١٠ رسه الما يا الما المحدد عا المحالة

يرى صاحب النص أن أصل المعرفة هو مجرد تركيب بين العقل والتجربة، وهذا التوفيق نقدي بين ما هو عقلي وما هو حسي، فالمعرفة ذات وجهين لعملة واهدة ، والغاية المرجوة من المعرفة النقدية هو الوصول إلى فهم أعمق وأدق لهذا الوجود.

إن صاحب النص أراد عرض كبرى المذاهب الفلسية في تاريخ الفكر المداية من مذهب العقلانيين الذي يبدأ تاريخيا مع فيلسوف العصر

السيل فعي الفاسا

وهنا، لا نستطيع أن نقدم إلا صورة مجملة جدا لخصائص هذا المذهب [...]
الوجودية بكل معانيها، تتفق في القول بأن الوجود بسبق الماهية، فماهية
الكانن هي ما يحققه قعلا، عن طريق وجوده، ولهذا هو يوجد أولا، ثم تتحدد
ماهيته ابتداء من وجوده.

وتتفق كذلك، في أن الوجود هو في المقام الأول، الوجود الإنساني في مقابل الوجود الموضوعي الذي هو وجود أدوات فحسب؛ وفي أن هذا الوجود متناه، وسر التناهي فيه هو دخول الزمان في تركيبه [...].

والإنسان الحر يختار، وفي اختياره يقرر نقصاه لأنه لا يملك تحقيق السكنات كلها، والذات الوجودية تسعى بين الإمكان وهز الوجود الماهوي اس الواقع وهو الوجود في العالم، والذات تعلوا على نفسها بأن تنتقل من الممكن إلى الواقع، فتحقق ما ينطوي عليه؛ وفي هذا التحقيق تخاطر، لأنها مس ضة للنجاح والإخفاق؛ ومن المخاطرة تُولدُ ضرورة التصميم، وهذا التحقيق الروري لأن الوجود لا يكفي نفسه، واللحظات العليا للوجود هي تلك التي يكون الوجود مهددا في كيانه الأصيل مثل لحظات الموت وما إليها .

(...وفي كلمة...) إن العصب الرئيسي للوجودية هو أنها فلسفة تحبا الوجود، وليست مجرد تفكير في الوجود. والأولى يحياها صاحبها في تجاربه

والمفاهيم الخالية من الحدوس جوفاء". إن الباحث الألماني " ازفاد كولبي " يتخطى خطى الفياسوف النقدي "كانط" نترجة موضوعية وانتقائية الطرح بالنسبة لمصدر المعرفة الذي يتجلى في اتحاد العقل والتجربة معا.

حقيقة أن أصل المعرفة هو اتحاد العقل والتجربة ما وهنا تكمن النقدية المحقة في أصل المعرفة ومصدرها الموضوعي، ولكن هناك اعتراضات من طرف الفلاسفة العقلانيين والفلاسفة التجريبيين، بحيث أن مصدر المعرفة لدى العقلانيين هو العقل فقط، أما الفلاسفة التجريبيين فمصدر المعرفة عندهم التجربة فقط دون الربط بين العقل.

3/-بناء رأي شخصسي يساهم في معالجة المشكلسة:

بالفعل مشكلة السعرفة في مصدرها حاذت على مذاهب كبيرة ومتعددة ، ولكن أرى من زاوية الاعتدال ما دام أن الإنسان ثنائي التركيبة من نفس وجسم، أي من عقل ومادة، أو من ذهن وحواس، فمنطق هذه التركيبة المزدوجة للإنسان توحي بالاتحاد والانسجام الذي لا يمكن أن نفصل بينه. ولهذا فمصدر المعرفة عقلي وحسى معا كما نادت به المدرسة النقدية عبر التاريخ الفلسفي.

حل المشكلة: [موقع الرأي المؤسس حول المشكلة]

حقيقة أن مصدر المعرفة متعدد ومتباين إلا أنه من باب منطق الاعتدال والموضوعية، بإمكان أن نصرح بالمعرفة النقية التي تجمع بين العقل والتجربة معا دون تجاهل طرف على طرف آخر.

الاستهما معا و لهناه الايطيات التي تزدي إلى علم مستوح معافى لا عاد عابد

إن المبدأ الأساسي والعصب الجوهري الذي يكمن في وجودية الوجودية هو المبدأ الذي يقول: " أن الوجود اسبق من الماهية". فهذا المبدأ الوجودي منذ الثاته الأولى مع الأب الروحي "سورين كيركيجارد" وبعدها جان بول سارتر، مارتن هايدغر، وغايريال مارسيال، وكارل ياسبرس، وسيمون دي بوفوار واويس الأفيسل ، وهذا بالضبط استطاعت الفاسفة الوجودية أن تثور على الماسفات التقليدية المثالية، وحتى الفلسفات الوضعية، ذلك أن هذه الأخبرة شيئت الاسان وجعلت منه مادة ضمن منطق الأشياء المادية وهنا إنسانية الإنسان لاول . لهذا فالوجوديون يؤكدون على الوجود الباطني الداخلي الذي نعود إليه السورنا لا بعقولنا وما هو خارجي، وما أرادت الفلسفة الوجودية من فلسفتها هو الماذ الإنسان من الفاسفات السابقة وخاصة في فكرة أن الوجود أولا ثم الماهية اليا، فهذه قاعدة خاصة بالوجود الإنساني فقط لا بالوجود الطبيعي، وهذا المثال سرمسم الأمر في قضية بذرة البرتقال، فهي وجود لها ماهية سابقة على وجودها، المرث دوما تبقى بذرة البرتقال برتقالا ولن تتغير إنها محكومة بحتمية خارجية اللها، فهذا المثال ينطبق على سائر الكائنات الحية والجامدة ماعدا الإنسان فأمره مالف عن كل الكائنات، لذا فالوجود الإنساني وجود سابق بالوجود القطي المراس المشخص، بحيث لا وجود لمنطق الماهيات في وجوده. فالوجود لذاته هو الله يحدد وجوده جسما يريده هو لا كما يريده غرد. لأنه لو افترضنا أن وجود الإسان يصنعه وجود إنسان أخر لأصبح هذا الإنسان في مصاف عالم الأشياء، والتالي فانه يزول عن هذا الوجود رغم أن له وجود ، وفي هذا نجد سارتر -الله السأكون عندما لا أكون". معنى هذا القول أن الإنسان يكون ما سيكون الما وصل إليه حتى منطقة حلول الموت، وكما نجد قولا أخر لسارتر: "محكوم الى الانسان أن يكون حرا " وأيضا يقول: " لا يوجد غيرى فأنا وحدى الذي

TO TO TO TO

الدية وما يعانيه في صراعه مع الوجود في العالم؛ أما الدّانية، فنظر مجرد إلى الدياة من خارجها والى الوجود في موضوعه"

عبد الرحمان بدوي المحمد الرحمان بدوي إشكاليات فلسفية - الديوان الوطني للمطبوعات المدرسية 2007 - ضع النص في سياق وضعيات المشكلة.

تحليل النص

طرح المشكلية: [تعليق وتحديد المشكلة التي يكون النص قد عالجها]

تعددت وتشابكت الأسباب والعوامل التي أدت إلى ولادة الوجودية كمذهب فلسفي معاصر قائم بذاته، ذلك عقب نهاية الحرب العالمية الثانية التي أدخلت القلق والخوف والفوضى والعبث في صيرورة حياة شعوب العالم. ونتيجة وجود فلمفات تقليدية عقلانية مثالية قامت بدراسة الوجود الخارجي دون الوجود الداخلي للإنسان، في ظل كل هذا التعدد في قيام الوجودي كتيار فلسفي أراد صاحب النص ان يتساعل وبقوة: هل الوجود الحقيقي هو الوجود الخارجي؟ و هل الوجود الأصيل هو الوجود بذاته ؟ أو بعبارة أخرى: هل الوجود الإساني الرسمي هو لا الوجود الذي نقكر فيه، أم هو الوجود الذي نحياه؟

- محاولــة حــل المشكلــة:

1/- تطيل محتوى النسص:

يرى صاحب النص أن الوجود الحقيقي هو الوجود الذي نعيشه ونحياه بداخل كياننا دون الوجود الخارجي المادي الذي هو وجود زائف كما أسماه الفيلسوف الألماني "مارتن هايد شر" وهنا صاحب النص يرى أن الوجود الذي نحياه ونتنفسه لا الوجود في ذاته الذي ينسينا في ذواتنا .

أقرر الخير واخترع الشر". وهذا نقهم بأن الإنسان يعتبر مشروع الممكنات التي تقبع في جسد هذا الوجود فقد ينجح وقد يخفق ، فإذا نجح يحاول ان يبلغ أعلى هرم النجاح في هذا الوجود وإذا اخفق فانه يتألم للحظات وجوده ويصاب بالتشاؤم والبأس والخوف من المجهول الغامض البعيد عن هذا الزمن الوجودي. والشيء الذي يرتكن عليه الوجوديون هو فكرة المخاطرة التي تؤدي إلى بلوغ درجات الوجود الحقيقي وفي هذا الصدد يقول فريدريك نبتشه": "عليك بمسماس خط الخطر لأنه من لم يخاطر لمن يصل...". وأيضا هناك قول السورين كيركيجارد":" إن الاختيار يجر إلى الخطيئة وإلى المخاطرة، والمخاطرة بطبعها تؤدي إلى القلق واليأس". وكما نجد سارتر الذي جعل الشعور الباطني نقطة البدء لكل فن ولكل أدب واكل فلسفة، حتى ان التقلسف صار ينبع من داخل عمق الشعور ومن صميم الوجدان.

# 

بالرغم ما قدمه عبد الرحمن بدوي في قضية الوجود الدقيقي الذي يتجلى في الوجود المشخص العيني للفرد مستبعدا الوجود الموضوعي المادي إلا ان هناك من فلاسفة معارضين لهذا الموقف الوجودي أمثال هيغى وتنابط وديكارت وباركلي وجون ديوي وجيمس النين حاولوا أن يجعلوا الوجود ليس وجودا ذاتيا، بل وجودا موضوعيا أيضا مادام ان الإنسان بعيش داخل الوجود الفيزيائي الخارجي، لان النظر للوجود الذاتي دون الموضوعي يؤدي إلى الوقرع في أزمات نفسية معقدة حادة.

# 3/-بناء رأي شخصى يساهم في معالجة المشكلة:

حقيقة وجب النظر إلى الوجود الإنساني، ولكن دون تجاهل الوجود المادي الشيئي. لهذا فالوجود الحقيقي يتجلى في الوجود المادي والوجود الإنساني، ولكن

لعطي الأولوية للوجود الانساني على الوجود الموضوعي حتى لا نقع في فكرة العدمية في هذا الوجود.

# حل المشكلسة: [موقع الرأي المؤسس حول المشكلة]

إن باب الموضوعية الفكرية اتجاه الوجود الحقيقي يفروس ذاته على ملئ تعدد الكارنا ومذاهبنا، بحيث ان الوجود الحقيقي يتجلى في الوجود الذاتي والوجود الموضوعي معا، بحيث ان الإنسان يحيا الوجود ويفكر فيه دوما بلا انقطاع.

منا عبي اللغبة ٢ وما عن أهبيتها ولتنبية الإنسان؛ ويف تطلق

ر بيال أن اللغة كالمراك وهو الله منها الاستان إساباً وما الاستان إساباً وما الاستان إساباً وما الاستان إساباً

موقع الدراسة الجزائري

المسلم اللها

يرفيا الورجائي : "منا يجبر بنه 5

إنطاق أيضا على عا يجري على لمان كل قرم لأن المان هو الألة

مال الم المثلا على العدم المسالع عليه الم على

D D D D

ولكن علماء النفس يوسعون معنى اللغة ويطلقونه على مجموعة الإشارات التي يعبر بها عن الفكر.

إذن اللغة هي جملة من الرموز والإشارات الذي يستعملها الإسان التواصل والتعبير عن أغراضه، أو هي جملة الإشارات الذي تعبر عن الفكر.

# الله أسئلة مساعدة على فهم المشكلة: - ما الفرق بين الكلام واللغية ؟

| الكــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | اللغـــة                        |
|-----------------------------------------|---------------------------------|
| 1- صفة ذاتية خاصة بكل كاتن              | ا- كيان موضوعي اجتماعي أي       |
| بشري.                                   | الها معطى اجتماعي.              |
| 2- كل البشر يتكلمون رغم اختلاف          | 2- اللغة تتغير بين الشعوب. الله |
| لغاتهم. المالي المالي                   | 12.7                            |

- E- Hills to

الفاتهم.

3- عندما تكون اللغة واحدة داخل [3- في حين الكلام داخل أفراد المب واحد تكون مشتركة.

إلى آخر في طريقة انتقاء الألفاظ والأسلوب المستعمل وتركيب الجمل.

السبيل في السبي

# أول: اللغة والفكر معمد المستعاد

# مقدها: طرح المشكلة

مسا هسى اللغسة ؟ وما هي أهميتها بالنسبة للإنسان؟ كيف تحقق اللغة التواصل مع الغير، وكيف تحدد علاقتذا بالعالم الخارجي أي عالم الأشياء ؟ لماذا يقال أن اللغة خاصية إنسانية وهي التي تجعل الإنسان إنسانا ؟ ما هي طبيعة الرمز والدلالة؟ وما علاقة الدال بالمدلول ؟

ما هي علاقة اللغة بالفكر؟ هل هي علاقة اتصال وتتامل أم هي علاقة انفصال وتصادم؟ كيف تساهم اللغة على التبليغ وبناء جسور التواصل الاجتماعي ؟ وكيف نفسر تنوع اللغات وتعدد وظائفها ؟ وهل يمكن أن نتصور عالم الإنسان بدون لغية؟

# الله عبيط المقاهيم:

# تعريف اللغة:

يعرفها الجرجاني: "مسا يعبسر بسه كل قوم عن أغراضهم" .

ويعرفها أيضا لالانسد: كل نسق من الإشارات يمكن أي يستعمل للتواصل". وتطلق أيضا على ما يجري على لسان كل قوم، لأن اللسان هو الآلة التي يتم بها النطق، أو تطلق على الكلام المصطلح عليه، أو على معرفة أفراد الكلمة وأوضاعها.

| لغسة الميسوان                   | لغسة الإنسسان                 |
|---------------------------------|-------------------------------|
| 1- لغة الحيوان فطرية.           | 1- لغة الإنسان مكتسية.        |
| 2-غريزيسة. المالي المالي        | 2- اصطلاهيــة.                |
| 3- لغة نوعية تختلف بين مختلف    | 3- تختلف من مجتمع لآخر، كما   |
| الحيوانات.                      | يختثف الأقراد في أسلوب كلامهم |
|                                 | وكتابتهم.                     |
|                                 | 4- تختلف أهداف اللغة عند      |
| المأرب البيولوجية.              | الإنسان فهي أداة تواصل ولها   |
| The same of the last            | أهداف متنوعة.                 |
| 5- ثابتة وليس لها علاقة بالفكر. | 5- دائمة التطور، ولها علاقة   |
| لغة لا تملك إشارات مكتوبة.      | بالفكر. ولغة مسموعة ومكتوبة.  |

3- يقول برخسون: إن الرمز الغريزي يتميز بالتماسك أي حين يتميز الرمز الذكي بنوع من الحركية " - ما المقصود من ذلك ؟

فلكلى من الإنسان والحيوان يملكون لغة، فالحيوان ليتواصل مع أجناسه له طرق معينة ولغة خاصة تمكنه من الارتباط والتواصل، غير أن لغته ترتبط ارتباطا وثيقا بالموضوع وذلك الارتباط يمتاز بالثبات والا يعرف التغير بعبارا أخرى أن لغة النمل منذ أن خلق النحل فعندما يتواصل ليخبر جنسه عن وجوا عسل يقوم بحركات شبيهة بالرقص فوق الزهرة، فهذه إشارة على أن الزهرة بها عسل فهذه الإشارة ترتبط بموضوع واحد، ولها دلالة ثابتة أينما وجد النحل وملا أن وجد.

ولكن لغة الإنسان عكس لغة الحيوان فهي تمتاز بالحركية والنمو وتعبر على مواقف متعددة ومختلفة حسب ما هو متفق عليه بين أفراد الجماعة.

# ١-- هــل يمكــن الحديث عن لغسة عالميــة ؟

يعتبر ليبنتسر من الفلاسفة الكبار الذي دعوا إلى فكرة عولمسة اللغسة أو عالمية اللغسة، والمقصود باللغة العالمية، وهي لغة وضعية تؤلف دفعة واحدة من أصول ذات نظام متناسق، تكون عناصرها اللفظية مصابقة للعناصر المنطقية للمكار، وإما أن تؤلف من مقاطع دولية، يضاف عليها توابل ولواحق ذات معاني حددة تصلح لبيان وظيفة الكلمة في الجملة، أو لبيان اشتقاق الكلمات ذات المعانى المتشابهة من أصل واحد.



المالية المقادل المدرونية والمسكلة والقبر والدوال المقال أوالما والمسكلة والمتار والمالية والمسكلة والمتار وال

المرجعة شاولات و وسعمون عامل 12 الالكال المام

parties of the fall that the party of the same of the

The second representative of the second residence of the second second

DODODO

سابق عن اللغة بل كتيرا ما تعيق اللغة نشاط القكر، وهذا ما ذهب إليه برغسون ألى قوله " اللغة عاجزة عن مسايرة ديمومة الفكر".

فالفكر عبارة عن مخزون يحمل الكثير فهو ذلك الفضاء الواسع اللامتناهي أما اللغة فهي ذلك المدد النهائي الذي ينتهي بانتهاء الفكر، و نجد أيضا الفكر أوسع من اللغة، و هذا ما يتمظهر في عجزنا عن التعبير عن مشاعرنا و أحاسيسنا و مذا الأمر لا يعود إلى قصور الفكر و إنما في اللغة حيث، أنها لا تغطي المعنى الكامل لذلك الفكر المكتف ولهذا يقول الشاعر الفرنسي قاليري: " أجمل الأفكار تلك التي لا تستطيع التعبير عنها " .

العالات تجعل من كينونته ميدان للتجارب، و عندما يريد. الإدلاء بها يخرجها العالات تجعل من كينونته ميدان للتجارب، و عندما يريد. الإدلاء بها يخرجها العالات تعبيرية، فاللغة ما هي إلا وسيلة يقودها الفكر، فهو الذي العر داخله مثلا بالحزن فيبحث عن الوسيلة التي قد يعبر بها عن مدى حزنه، الله حولنا ما هو في النفس أي داخلي إلى ما هو مسموع و ذلك عن طريق الكلم مما يجعلنا نقول أن الفكر هو المجسم الذي ينعكس شكله في المرآة، و الرآة وسيلة لا تصنع الأشياء و إنما تعكسها فقط، و هذا ما ينطبق على اللغة، المرآة وسيلة تعكس فقط ما يدور في الفكر و لا تصنع الأكر بل الفكر هو الذي المناسبة لأفكاره.

و خير من يمثل هذا المذهب هو برغسون حيث يرى أن الفكر مستقدم عن الله، و ما اللغة إلا رموز فقط لا غير، فعندما أفكر في حل مسألة معينة فتجدني المث عن حل لها بطرح عدة تساؤلات و وضع مجموعة من الاقتراحات و عند الحاد الحل أصرح به عن طريق اللغة، فأتا أفكر ثم أعبر لأن الفكر هو الذي المالي اللغة المناسبة للتعبير و ليست اللغة تعطيني الحل ثم أفكر، فهذا غير 17

السيل فلتي الفلمة أن تعكس كل ما يدور في فكرنا ؟

طريقة التحليل (جدليسة): طريقة التحليل (جدليسة): طرح المشكلة:

لا نتخيل هناك علم بدون إشارات و رموز يعبر بها عن احتياجاته، فالواقع يثبت أنه من المستحيل أن تكون هناك علاقات واصلة و ناشئة إلا بوسيلة تجعل الارتباط وثيقا و محكما و دقيقا و تلك الوسيلة المستعملة هي اللغة، و اللغة من أقدم الوسائل التي استعملها الإنسان للاتصال بينه و بين غيره و قد كانت الوسائل المعتمدة للاتصال في العصور البدائية لا تلبي جميع غاياته، و لكن عندما رأى بأن الرموز البدائية مثل الدخان و الصراخ و التهكم غير قادرة على التعبير عما يدور في فكره، لأن فكره أصبح واسع الخيال و مبدع الأشياء، أصبح يبتكر و يخترع فلغته أصبحت عاجزة عن تلبية حاجياته و منطلباته سعى إلى تطويرها، فأصبحت اللغة مقياسا تقاس به الضمائر و بها يمكن التعبير عما يدور في مكنون تلك الضمائر و هذا ما أفاض تساؤ لاتنا الفلسفية التالية : هل تطور اللغة من خلال تحليلنا السابق هو الذي أدى إلى ترقية الفكر، أم الفكر بنطوره أدى إلى تطور اللغة؟. و هذا ما يطرح أسئلة جديدة عن علاقة اللغة بالفكر، ما علاقة اللغة بالقكر؟ هل هي علاقة اتصال أم انفصال أو كما يقول إدوارد سبير مظهرين لعملة نقدية واحدة ؟. وهل يمكن للإنسان أن يفكر خارج فضاء اللغة ؟ أم أن الفكر واسع واللغة ضيقة ولهذا كثيرا ما تعيق نشاطه؟

حل المشكلة

1- الأطروحة:

يرى الاتجاه الثنائي أنه يجب التمييز والفصل بين اللغة والفكر وأن الفكر

و ما يبين عجز اللغة و قصورها عن التعبير عن كل أذكارنا هو عندما نريد كتابة رسالة لزميل من الزملاء، أو خاطرة من الخواطر، أو شعر أو أي إبداع آخر، أو في إطار التعبير عن مناسبة ما، فالفكر هذا موجود بقوة و لكن للأسف اللغة ضعيفة و غير فادرة عن التعبير بمثل القوة التي تتطلبها تلك المواقف، مثل لقائي بأحد زملائي غاب عني لمدة طويلة فحينما ألتقي به أجد نفسي غير قادرا أن أعبر له عن حقيقة سعادتي و قوة فرحتي بلقائي به .

فمن خلال هذه الأسئلة نستنتج أن الفكر يسبق اللغة لأن اللغة من خلاله تتمظهر بإشارات و دلالات تعبر عن متنوناته ، المسالم المسالم المسالم

# - in the second of the second

إن الفكر حقا هو قائد الإشارات، و لكن إذا كان الفكر وحيدا فلا معنى له، فهل تكون الفكرة بدون إشارة لها معنى ؟ فهذا غير ممكن. فاللفة هي التي تبني للفكر الأدراج التي تجعله يرتقى، لأن الفكر لا شيء يبرهن عن توته إلا اللغة فهي التي تعطى له الكيان العيني في هذا الوجود، و الإنبيان أيضًا يزداد نشاط فكره بازدياد و تطور وسائل التعبير لديه مما يجعلنا هذا نعتقد أن اللغة يفوق دورها بأن يكون محصورا على التبليغ بل يتعدى الأمر ذلك في كونها وسيلة يزداد الفكر بفضل تطورها إرتقاءا .

هذا ما حعل الإنجاه الأحادي يرى بأن اللغة تسيق الفكر. فللغة عبارة عن رموز و مصطلحات و هذه الرموز و المصطلحات تحمل من ورائها معاني و دلالات، و هذه الدلالات عبارة عن وقود يحرك بها الفكر ليبحث لها عن معانى و هذا يقول أرسطو " ليست ثمة تفكير بدون رموز لغوية ويقول هيجل: " الكلمة تعطى الفكر وجوده الأسمى"، و هذا ما جعل اللغة عمود الفكر، أي لا

يتشكل الفكر في ذهنذا بغياب اللغة، فاللغة مقبرة الفكر أو هي الوعاء لذلك

المشروب ... و هي الروح و الفكر هو الجمد و لا قيمة للجمد بلا روح، فلو لا اللغة لما عبرنا عما يدور في عقولنا من أفكار و رؤى، و لولاها لبقيت جل أكارنا مخبأة و مخزونة في عقولنا جامدة لا روح فيها، واللغة كما يقول عنها مارتن هايدوغر هي المسكن الذي نسكن فيه، و لا يمكننا الخروج عن هذا المسلكن. وي و عامل المسلم ليسمى وه المسلم المسلم

و باللغة يتم معرفة كل ما تحمله المعطيات التي تكون على شكل رموز لغوية ما يتم تحريك الفكر، فكلمة واحدة قد تشغل الفكر ليلة كاملة، و هي الوعاء الذي الماب فيه الأفكار حيث تقوم تنظيم القوالب المناسبة لكل فدّرة معينة. و ما نستدل 

الا : إن الطفل الصغير نلاحظ أنه في أول وهلة من حياته حيث يبدأ يتأثر محيطه، فمن الناحية اللغوية يقوم بترداد الكلمات بدون أن يحمل في ذاكرته أي معلى لها، فيتعلم الإشارات عن أبويه و بعدها عندما يكون فكره قد نضبج يجد المله قادرا على التعبير عن أفكاره منطاقا من خبرته في حفظ الإشارات و الكلمات السابقة، فلو كان الطفل يفكر قبل أن يحفظ الرموز اللغوية لبقى عاجزًا ون التعبير حتى يقوم بحفظ قواميس لغة مجتمعه . ﴿ وَمِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

اللها: كما اللغة الدور الكبير في إعطاء للفكر نشاطا، فالطالب عندما برى كلمة المتان فهي عبارة عن رموز تحتوي على مجموعة من الحروف تشكل كلمة الله وراءها دلالة، فهذه الدلالة مباشرة تجعل الفكر يعمل عمله بالتذكر و التفكير وما سيفعل ليتهيأ لهذا الامتحان . و الرحة من المدين المساورة المامة المادي

الله : إن العلوم بأكملها تعتمد على اللغة كالرياضيات و الفيزياء، هذه العلوم الماج إلى لغة ليتم بها وضع أسس و قوانين ينظم بها الفكر و ليسهل عليه التعبير

# n on on on

بها، فلا يوجد إذا لم نقل من المستحيل هناك علم بدون لغة تميزه فلو لا وجود اللغة لما وجد التفكير أساسا لان الرياضيات مثلا عبارة عن لغة علمية تحتوي على أشكال و رموز تجعل أذهاننا تعمل بها في الحساب، فإذا لم يكن هناك واحد و الثنان وثلاثة لا يمكن أن نفكر في الحساب كأن نقول واحد + اثنان = ثلاثة.

رابيع! : المعاني التيم تحملها اللغة هي سبب انبئاق الأفكار مثل كلمة " الرحمان "
فمباشرة عند قراءتنا لهذه الكلمة تجعل الفكر يدرسها بجميع أبعادها و معانيها بأنها
لفظ جلالة و رمز للقوة و المقدرة، ثم تجعلنا نفكر و نتساءل و نتذكر و نحاسب
أنفسنا عما فعلنا من أجل هذا الاسم الجليل، فنلاحظ أنها مجرد كلمة و لكن مرادها
عظيم، أما إذا قمنا بتغيير مواقع الحروف و ترتيبها ترتيبا غير منطقي" ماراحنل "
فهذه الكلمة تجعل الفكر أمامها حيران فتميته و تجعله غير قادرا على تفسيرها
لأنه لا يدرك معناها ، إذن اللغة هي كل شيء و الفكر هو عبارة عن أداة أو

لو كانت اللغة فعلا قادرة على التعبير عما يدور في أذهاننا بدون عقدة، و أنها تسبق الفكر، و أنها كل شيء، بماذا نفسر إذن الجمود الذي ينتابنا و نحن نريد أن نقول شيئا ما ؟ حيث نجد أن اللغة غير قادرة على التعبير عن أفكارنا و وجداننا باحثين عن جمل و ألفاظ تملئ فراغ شعورنا و لكن للأسف نجد اللغة غير قادرة و عاجزة تماما عن رسم ما يسعى إليه فكرنا، و هذا ما جعلنا لا نستطيع مهما فعلنا أن نعبر عما بداخلنا من عواطف و انفعالات و وجدان . كما أن الفكر عندما يتحرك هو الذي يحرك معه هذه الإشارات فهي تحت أمر منه لا تتحرك بدون

# 

حراكه، فاللغة بدون فكر لا معنى لها لأن ذهاب الفكر يعني لا معنى لوجودها، فما دور الفكر إذن ؟ و ما علاقته باللغة ؟

في الحقيقة ينبغي القول أنه لا توجد لغة بدون فكر، و لا فكر بدون لغة، فالفكر متضمن داخل اللغة و اللغة لباس الفكر كما يقول هنير لوبونتي: إن الفكر لا يوجد خارج الكلمات ويقول دولا كروا: إن الفكر يصنع اللغة، وهي تصنعه اللغة و الفكر كما يرى إدوارد يسبير مظهرين لعملة نقدية واحدة، فرأيه صحيح تشبيهه دقيق حيث أننا نجد العملة واحدة و لكن نجد لها صورتين مختلفتين، فالوجه الأول يحمل شيء و الوجه الثاني يدل على شيء آخر، و لكن تبقى عملة واحدة و لها غاية واحدة، و هذا ينطبق نفسه على اللغة و الفكر، فهما يمثلان كبان واحد و لهما غاية مشتركة رغم اختلاف دور كل واحد منهما، و نستطبع أن نشبه واحد و لهما غاية مشتركة رغم اختلاف دور كل واحد منهما، و نستطبع أن نشبه المد و لهما غاية مالنسبة للفكر كأهمية البنزين بالنسبة للسيارة، و دور الفكر بالنسبة المعلة و الفكر الفكر بالنسبة المعلة و الفكر كأهمية البنزين بالنسبة للسيارة، و دور الفكر بالنسبة المعلة و الفكر الفكر النسبة المعلة بالنسبة للجيش .

### حل المشكلة:

البالرغم اختلاف اللغة والفكر إلا أنهما يشكلا كلا واحدا شير قابل للتجزئة، فلا مال للفكر دون وجود لغة، ولا قيمة للغة دون فكر.



- هــل علاقة الدال بالمدلول،أو علاقة اللفظ بالمعنى علاقة تلازمية؟

طريقية التطييل (جنايسية): هي المشكلية المشكلية المشكلية المشكلية المشكلية المشكلية المشكلية المشكلية المشكلية المسالة المسالة

إن اللغة من الصفات الملازمة للإنسان بل تمثل اللغة ماهية الإنسان ولهذا يقول إدوارد يسبير: " اللغة أداة تواصل إنسانية بحتة "، ذاللغة تمثل جملة من الرموز والإشارات التي يعبر بها الإنسان عن حاجياتهن وبفضلها يتواصل مع العالم الخارجي، ولكن السؤال الفلسفي الذي يتبادر هنا كيف ابتدع الإنسان الدال الذي يدل على المدلول ؟ بعبارة أخرى: ما علاقة اللقظ بالمعنى ؟ هل هي علاقة ضرورية أم علاقة احتباطية ؟

مداولية الديل: المناع الماد المناع الماد ا

# 1- الأطروحة: ﴿ وَهُلِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّا مِنْ اللَّالْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِ

إن علاقة الدال بالمدلول علاقة ضرورية حيث يرى الكثير من اللغويين المعاصرين بأن هناك ارتباط وثيق ومحكم بين اللفظ ومعناه. وهذا الارتباط ليس خيارا أو مجازا بل هو ضروريا لأن اللغة تأخذ شكل بنية واحدة بين الدال والمدلول، وبدون هذه البنية الموحدة والواحدة تفقد اللغة دلالاتها. كما أن ذهن الإنسان لا يمكنه فهم الكلام إلا إذا فكره يحمل مدلول الدال، والفرد لا يستطيع أن يتواصل إذا كان يجهل الدال للمدلول.

ولكن لا يمكن الجزم بكل سهولة بأن علاقة الدال بالمدلول هي علاقة ضرورية، فكيف يمكن وصفها بذلك والإنسان هو الذي ابتدع تلك العلاقة ووضعها ليتمكن من التعبير والتواصل.

2- نقبضها:

إن علاقة الدال بالمدلول علاقة اعتباطية أو تحكمية عفوية من صنع الإنسان، فالإنسان هو الذي ابتكر واقترح بأن يضع للأشباء دلالات لها ومعاني دون أن يكون هناك أي ضرورة تربط اللفظ ومعناه. فكلمة طاولة تدل على شيء معين يستعمل لوضع عليه شيء ما أو يستعمل للكتابة ... فكلمة طاولة تحتوي على نتابع أصوات (ط،ا.و.ل.ة) وهي تعثل الدال. أما المدلول فهو الطاولة ولكن لا توجد أي ضرورة عقلية أو حسية فرضت على اللغة العربية بأن تجمع بين الدال والمدلول، بل تلك العلاقة اقترحت واعتمدت على أن تكون كذلك.

أيضا لو كانت علاقة الدال بالمدلول علاقة ضرورية لا من وضع الإنسان لكان العالم لغة واحدة ولكن نحن نشاهد بأن لكل مجتمع لغته التي يتواصل بها وتميزه، وهذا ما يتبت اعتباطية العلاقة بين اللفظ والمعنى.

ولكن القول باعتباطية العلاقة بين الدال والمدلول لا يعني بأن الإنسان أو - الفرد داخل المجتمع يستطيع أن يضع ما يناسبه من مدلولات والعلامات اللغوية لأنه يكل بساطة يتقيد بما أتفق على النداول به داخل المجتمع.

### 3- التركيب: التركيب: المناه التركيب المناه التركيب الت

إذا كانت اللغة نشاط رمزي فإننا نفهم من ذلك بأن العلاقة بين الأسماء والأشياء علاقة اعتباطية غير ضرورية، ولكن تلك العلاقة من بناء المجتمع والا مكتنا أن نخرج عن نطاقها أو نغير في معانيها.

# حسل المشكلسة ومن وحال المشكل الما الما يقا المشكلسة المساوية المشكلسة المساوية المسا

علاقة الدال بالمدلول علاقة نسبية غير ضرورية أوجد المجتمع حتى يتمكن التواصل والتعبير عن رغباته.

# 2- نقبض الأطروحة:

لكن وظيفة اللغة ليست فقط التواصل ولم توجد لبناء التواصل بل لها وظائف أخرى أوسع من التواصل. فاللغة وظيفة نفعية حيث أنها تساعد على إشباع مختلف الحاجات البيولوجية والنفسية حيث أنها تساعد على الترفيه والتعبير عن المكنونات النفسية. كما أن اللغة بها يتم التعبير عن الذات وإثبات الذات فلولا اللغة لما تمكن الإنسان أن يثبت شخصيته أو يحكم الغير عن شخصيته فاللغة القوية تدل على الشخصية القوية والتعبير يعبر عن الفكر وبقدر ما كان الفكر قويا منسجما كانت اللغة واضحة متلاحمة منسجمة والعكس صحيح.

كما أن المحيط الاجتماعي نسق تساهم في بناءه اللغة بشكل كبير حيث يكون هناك الحوار وتبادل نسمات الفكر والتيارات الإيديولوجية وتتاقل وتبادل المشاعر والتشارك في المناسبات، واللغة داخل المجتمع تضبط السلوكيات وتوجه الأفعال عن طريق الأوامر والنواهي. كما أن اللغة قد تستعمل في مختلف العلوم كرموز دلالية يتعامل بها العلماء لنسج النظريات ومختلف الفروض.

# 3- التركيب:

للغة وظائف كثيرة بالإضافة إلى أنها وميلة للتواصل، فهي التي تضع رموز العلم وبها يتواصل الفرد مع مجتمعه ويعبر عن مشاعره ويتضامن مع غيره ويتحاور مع أفراد أسرته وأصدقاءه. فللغة أكثر من وظيفة واحدة.

### حل المشكلة:

فاللغة بما أنها ترتبط بالإنسان وتصنع إنسانية الإنسان، فهي الوسيلة الرئيسية التي يعتمد عليها للتواصل وبناء العلاقات.

السبل من المعام ألم المعام ألم ألما تتجاوز ذلك؟

طريقة التطيل (جدليـة):

# طرح المشكلة:

اللغية؛ من أرقى الوظائف التي بتميز بها الإنسان ويستطيع الإنسان القيام بها بما أنه كائن يستطيع أن يمارس التفكير. واللغة تعتبر مهمة بالنسبة للبشر كأهمية الماء والأكل حيث لا يستطيع الإنسان أن يعيش دون إشارات ورموز يمكنه أن يعتمد عليها للتواصل وبناء مختلف العلاقات، فلا يمكن أن يتواصل البشر دون وجود اللغة وعلى هذا الأساس نظرح الإشكائية التالية : هل اللغة كوسيلة يعتمد عليها الإنسان للتواصل فقط، أم لها وظائف أخرى متنوعة؟ بعبارة أخرى هل تعتبر اللغة أداة للتواصل فقط ؟

# حسل المشكلية: من الارتباط و إنا المشكلية المشكلية المشكلية المشكلية المشكلية المشكلية المشكلية المتابعة المتابع

# 1- الأطروحية: ينس بمعسليات منه بالواتية ويتعما العالمة

إن اللغة تعتبر من أهم الوسائل التي تضمن الاتصال بين كل الأشخاص وهي وسيلة نعتمد عليها لبناء التواصل الاجتماعي فلولا وجود اللغة لما كان هناك التواصل، ولا نستطيع أن نتصور علم بدون إشارات ورموز لغوية، فإنسانية الإنسان لا يبنيها شيء غير التواصل فكيف يمكن أن نحب دون وجود لغة، ولا يمكن أن نعبر عن تضامننا إلا باللغة، ولا يمكن أن نتبادل الأراء والتصورات و الأفكار إلا باللغة، فاللغة وقود التواصل الذهني والنفسي .

فبدون لغة يعيش الإنسان وحيدا معزولا فاقدا تواجده مع الجماعة بل يكون بدون جماعة، والجماعة ليتم التفاعل معها يجب أن نتواصل معها.

السيل فعي الفلفة الإنسان؟ - إلى أي مدى تعبر اللغة عن ماهية الإنسان؟

# طريقة التحليل (استقصائي): طريق المشكلة:

لقد ميز الله الإنسان بالكثير من الخصائص التي لا يمتاز بها غيره من المخلوقات، كالإدراك والقدرة على تعقل الأشياء، وميزه بالعقل كما أنه ميره أيضا باللغة ولهذا يطلق على الإنسان "بحيوان تاطق " أن أنه يستطيع الكلم ولمه القدرة على فهم اللفظ ومطابقته بالمعنى، ولكن يجدب أن نقول بأن اللغة لا يمكنها أن تكون أو توجد بدون وجود العقل؛ والعقل واللغة صفتان يتميز بهما الإنسان، وهنا يطرح الإشكال كيف يمكن ثلغة أن تعبر عن ماهية الإنسان؟ وهل فعلا الإنسان الكائن الوحيد الذي يملك القدرة على الكلام ويمكن يمكن تبرير فله فعلا الإنسان الكائن الوحيد الذي يملك القدرة على الكلام ويمكن يمكن تبرير

### محاولية الحسلي:

يعتقد الكثير من الفلاسفة ومنهم ديكارت أن اللغة هي الشيء الوحيد الذي يميز الإنسان عن الحيوان، وعندما نتحدث عن اللغة فإننا نتحدث عن الفكر لأن هناك علاقة وطيدة بين اللغة والفكر، والفكر ظاهرة إنسانية لا يملكها الحيوان فالإنسان هو الكائن الوحيد القادر على التفكير أن الحيوانات فإنها قد تتواصل واكنها لا تملك القدرة على التفكير وهذا ما يجعلها عاجزة عن بناء لغة لأن اللغة تتطلب التفكير وفهم المعاني المجردة، وربط اللفظ بالمعنى وهذه العمليات لا تستطيع عليها الكائنات الحية الأخرى. فيما أن الحيوان أقل عقلا من الإنسان أو لا عقل له على الإطلاق فإنه هنا يقتل فكرة قابليته لابتكار اللغة.

وإذا قال لنا أحد ما أن هناك بعض الحيوانات تستطيع النطق كطائر الببغاء نقول نعم يستطيع النطق ولكنه لا يستطيع الكلام لأنه أصلا لا يعي ما يقول ولا يطرك

معنى ما ينطق به. المعلى واستال من والما خاص الما والما الما والما

# حـل المشكلـة: ٥٠ ١٥ مه مع المسلم المس

إذن اللغة من الخصائص الأساسية التي يتميز بها الإنسان، بل هي التي تمثل السائية الإنسان، بل هي التي تمثل السائية الإنسان. أما الحيوانات فقد تستطيع بعضها النطق ولكنها تعجز عن الكلام لأنها لا تملك العقل والعقل واللغة لا يمكن تجزئتهما عن بعضهما البعض.



mit with office of their and their Legality for the talks high

The state of the s

السلامية المنافقة الم

"... ثم إنه يمكن أيضا معرفة الفرق بين الإنسان والحيوان ، إذ من الملاحظ أنه ليس في الناس ، ولا أستثني البلهاء منهم ، من هم من الغياوة و البلادة بحيث يعجزون عن ترتيب الألفاظ المختلفة بعضها مع بعض ، وعن تأليف كلام منها يعبرون به عن أفكارهم ، في حين أنه لا يوجد حيوان يستطيع أن يفعل ذلك مهما يكن كاملا، وظروف نشأته مؤتية.

وهذا لا ينشأ عن نقص في أعضاء الحيواتات، لأنك تجد العقعق والببغاء يستطيعان أن ينطقا ببعض الألفاظ مثلنا، ولكنك لا تجدهما قادرين مثلنا على الكلام ، أعنى كلاما يشهد بأنهما يعيان ما يقولان ، في عين أن الناس الذين ولدوا صما بكما، وحرموا الأعضاء التي يستخدمها غيرهم للكلام ، كحرمان الحيوانات أو أكثر، قد اعتلاوا أن يخترعوا من تلقاء أنفسهم إشارات يفهمها من يجد الفرصة الكافية لتعلم لغتهم، لوجوده باستمرار معهم . وهذا لا يدل على أن الحيوان أقل عقلا من الإنسان فحسب، بل يدل على أنه لا عقل له البتة، لأننا نرى أن معرفة الكلام لا تستلزم إلا القليل من العقل. ولما كان من الملاحظ أن بين أفراد النوع الواحد من الحيوان تباينا كتباين أفراد الإنسان ، وأن بعضها أيسر تدريبا من بعض ، كان من البعيد عن التصديق أن قردا أو ببغاء من أكمل أفراد نوعه لا يساوي في ذلك أغبى طفل ، أو على الأقل طفلا مضطرب المخ ، إلا إذا كانت نفس الحيوان من طبيعة مغايرة كل المغايرة لطبيعة نفوسنا. فيجب علينا إذن أن لا نخلط بين الكلام والحركات الطبيعية، التي تدل على الانفعالات ، التي يمكن للآلات أن تقدها، كما تقدها الحيواتات ولا أن تعتقد، مع بعض الأقدمين ، أن الحيوانات تتكلم ، وإن كنا لا نفهم لغتها. لأنه لو كان ذلك صحيحا

لكان في استطاعتها أيضا، ما دام لها كثير من الأعضاء المشابهة لأعضائنا، أن تفهمنا ما يختلج في صدورها كما تتفاهم وأبناء جنسها ".

رونيي ديكارت "مقالة الطريقة"

تعليال النبص:

# طرح المشكلية:

"الإسمان حيوان ناطق "قد نلاحظ من خلال هذه العبارة بأن الإنسان هـو الكائن الوحيد الذي يمكن وصفه بالكائن الناطق أو المتكلم إن صح التعبير، ولكن لا نلاحظ بأن هناك بعض الحيوانات تستطيع أن تنطق؟ ألا يؤهلها هذا الفعل بأن توصف بالكائنات الناطقة؟ تكون الإجابة بأن النطق ربما أما الكلام الذي نعرف ولتحدث عنه من الناحية العلمية والفلسفية فلا، لأن الحيـوان يمكـن أن ينطـق كالببغاء ولكن لا يملك القدرة على الكلام لأنه لا يملك العقل الذي يؤهله بأن يتكلم والهم ما يقول. هذا ما جعل فيلسوفنا هنا ديكارت يثير هذه المشكلة في هذا النص ألهل حقا لا يستطيع الحيوان أن يتكلم ؟ لماذا الإنسان هو الكائن الوحيـد الـذي ملك اللغة ؟ ما علاقة الفكر ودوره في هذا كله ؟

# محاولــة الحــل:

برى صاحب النص أن الإنسان وحده هو الذّي يتكلّم لأنّه الوحيد، من بين التانات الأخرى، الذّي يحمل أفكارا وهذا ما ذهب إليه صاحب النص الفيلسوف التانات الأخرى، الذّي يحمل أفكارا وهذا ما ذهب إليه صاحب النص الفيلسوف التارت. بالإمكان أن نستدل على وجود فكر و روح من ملاحظة وجود لغية النّارة عن أفكار، و الأفكار خاصية للفكر).

اقيمة اللّغة في مضمونها الفكري و العقلي ليس هناك لغة دون فكر. الفكر هو الرط للّغة واللّغة علامة دالّة على وجود العقل والعقل يجعل فينا القدرة على الله

التَّهُكيرِ، والتفكير ضروري حتَّى نتمكَّن من الكلام. له الحد المتعالمية الله الت

ويوضيح ديكارت، في هذا النص أنّ القول بأنّ الكلام فقط هو ما يمكن من التمييز بين الإنسان و الحيوان، لا يجب أن يقودنا إلى اعتبار الصم و البكم حيواتات، فهم حتى و إن كانوا عاجزين بيولوجيًا عن التعبير عن أفكارهم بواسطة كلمات، فقد "اخترعوا إشارات" بها يقصحون عن ذاتهم.

فسي حين يؤكد ديكارت أنّ الكلام هو ميزة الإنسان، فهو لا يقصد بهذا المفهوم (الكلام) القدرة على إنشاء أصوات و نطقها، و إنما بالأساس التعبير عن أفكار. يؤكّد هذا قول ديكارت في النص:

" الله تجد العقعق و البيغاء يستطيعان أن ينطقا ببعض الأنفاظ مثلنا، و لكنك لا تجدهما قادرين مثلنا على الكلام، أعنى كلاما يشهد بأنهما بعيان ما يقولان " وهذا ما يؤكد أن الحيوانات عاجزة عن الكلام و لكن بعضها ليس عاجزا عن النطق. ليس العجز هنا ماديا و لا جسديا ( فقد بين ديكارت، في هذا النص، أن التركيبة الفيزيولوجية للببغاء تسمح له بأداء أصوات لساتية، و لكن رغم ذلك فهو لا يتكلم)، بل هو عجز فكري.

يتمثل المشكل إذن في أنه ليس للحيوانات عقل أو روح أو فكر، و غياب الوعي و العقل و الأفكار عند الحيوان هو سبب عجزه عن الكلام، ( تجدر الإشارة، هنا، إلى أن سبل برهنة الكانب في هذا النص استقرائية مستقاة من التجربة -)،

إن الحيوانات، عند ديكارت، ليست سوى مجرد آلات جسمانية تتكون من أعضاء مترابطة و متماسكة فيما بينها، قادرة على أن تقوم بجملة من الأفعال الجسدية و ليست لها نفوسا و لا أرواها (غياب الوعي)،

يعتبر هذا النص رائع من حيث المبنى ومن حيث الطرح والمغزى. حيث تساول فيه الفيلسوف هنا فكرة جوهرة رغم أنها تبدوا بسيطة في الوهلة الأولى الأأنها تمثل في حقيقة الأمر طرح ممتاز لفكرة كثير ما نتقول بها دون أن تاولها بتحليل دقيق وطرح معمق.

ويمكن القول بأنه فعلا الحيوان قد يستطيع النطق ولكن ذاك لا يمكنه من منافسة الإنسان في القدرة على الكلام، لأن القدرة على الكلام تتطلب الفرة على الغهم، والقدرة على الفهم تتطلب بدورها القدرة على الإدراك والإدراك بعجة إلى عقل والعقل لا يملكه إلا الإنسان.

ولكن للأسف تأسس هذا النص على هذه الفكرة المركزية المتمثلة لي أن اللغة ليست ميزة الإنسان، إلا لأنها تشترط حضور الوعي و الفكر الله هسو شرط إمكان اللغة. و بذلك يتضح أن هناك أسبقية أساسية الفكر على للم الما كان الكلام يشترط الفكر، فيعني ذلك أنّه علينا أن نفكر أولا لكي نتم بعد الله من الكلام، وأصبح ينظر إلى الكلام، هنا، على أنّه وسيلة و أداة اللسر لا غير. وهناك تمييز بين التصور و التمثل العقلي و بين فعل الكلام الذبيعبسر عن هذه التصورات و التمثلات و الأفكار.

الذا كان حقا الفكر يسبق اللّغة، و إذا كانت هذه الأخيرة لا تتعدّى كولم مجرد الله و شكل خارجي لأفكارنا، فان الفكر يتميّز باستقلاليته عن اللّغة ر بذلك سيسيّز الفكر، عند ديكارت، بشموليته و كلّيته على عكس اللّغة ألم تتسم المحدوديّة و النسبية.

كما يؤدي هذا التصور الديكارتي إلى اعتبار فعل التفكير و التَمثُل وسلط السلام بين الأفكار، فعلا و نشاط أخرسا و صامنا بما أنه يتحقّق خار لكلمات و الله المائة الكلام ذاتها. فهل من الممكن أن نتصور فكرة و مفهوما واستدلالا

"وقصارى القول إننا لا نرى الأشياء ذاتها، بل نحن إنما نكتفي - في معظم الأحيان - بقراءة تلك البطاقات الملصقة عليها. وهذا الميل المتولد عن الحاجة قد تزايد شدة تحت تأثير اللغة. والسبب في ذلك هو أن الألفاظ ( فيما عدا أسماء الأعلام ) تدل على أجناس. ولما كان اللقظ لا يستبقي في الشيء الا أعم وظيفة له وأكثر جوانبه ابتذالا، فان من شأته حينما يتسلل بيننا وبين السيء ، أن يحجب صورته عن عيوننا، إذا لم تكن الصورة قد توارت من الله خلف تلك الحاجات التي عملت على ظهور ذلك اللفظ نفسه . وليست الموضوعات الخارجية وحدها هي التي تختفي عنا، بل إن حالاتنا النفسية الأخرى لتفلت من طائلتنا بما فيها من طابع ذاتي شخصي حي أصيل .

وحينما نشعر بمحبة أو كراهية أو حينما نحس في أعماق نفوسنا بأتنا الحون أو مكتئبون فهل تكون عاطفتنا ذاتها هي التي تصل إلى شعورنا بما المها من دقائق صغيرة شاردة وأصداء عميقة باطنة، أعنى بما يجعل منها السلا ذاتيا على الإطلاق ؟.... الواقع أننا لا ندرك من عواطفنا سوى جاتبها الر الشخصي ، أعنى ذلك الجاتب الذي استطاعت اللّقة أن تميزه مرة واحدة الى الأبد ... إننا نحيا في منطقة متوسطة بين الأشياء وبيننا أو نحن نحيا الرجا عن الأشياء، وخارجا عن ذواتنا أيضا..."

The same of the sa

ه المحدث " المحدث "

و حكما بدون خطاب لغوي ؟ أليس لنا أن نلاحظ مع قيد مدورف Gusdorf أن التفكير "ضاج بالكلمات "؟ و يقول هيف ل أيضا، في هذا السياق، في مؤلفه

" فلسفة الروح ": " نحن نفكر داخل الكلمات ".

### حل المشكلية:

إذن الكلام ليس، فعلا جسديا، آليا و عضويا، بقدر ما هو تعبير عن حضور الفكر و الوعي. فخاصية اللّغة، عند ديكارت، هي أنّها تعبّر عن مضمون عقلاني.

الترويد المنافي والأناف والمناف المنطقة الأرام والمنافي والمنافي والمنافي والمنافي والمنافي والمنافي

تحليل النص طسرح المشكلية:

لا نستطيع أن نتصور إنسان دون لغة. فحتى الذين لا يستطيعون الكلام من الصم والبكم لهم إشارات ورموز تمثل لغتهم الخاصة وذلك لا لشيء إلا للقدرة على التعبير عن المكتونات والمشاعر والرغبات الديينة. فالإنسان دون لغة ينفجر فالكلام هو الوسيلة التي يتم من خلالها التعبير وتوصيل المكنونات، وهذا التواصل في المكنونات يعتبر من الوظائف الأساسية للغة فيدون لغة لا تتواصل المشاعر وترتبط العلاقات. هذا ما جعل للغة مكانة خاصة بها عند الإنسان. ولكن في هذا النص أثار لنا هنري برخسون إشكالية مهمة وهي: إلا أي مدى تستطيع اللفة أن توصف الموجودات بأمانة ؟ وهل حقا تستطيع اللهة أن تعبر عن كل ما تريد وما نرغب فيه دون أي محدودية ؟ وما مدى قدرة اللغة على التعبير عن الأشياء و عن الذات ؟ و من المنه المنه المنه المنه المنه

مداولية حلى: إلى على عالية القالله وعد الله ويلته وأنده في هذا النص لا يعتبر برغسون اللُّغة منفصلة عن العلاقة النفعيّة التي يقيمها الإنسان مع الأشياء. فبعد أن كان هذاك، قبلا، تمايز بين استعمال اللُّغة و المجهود الذهني الخالص الذي يقوم به الإنسان في سبيل تكوين معرفة منزهة، أصبحت يؤذي اقتران اللغة بالحاجات الإنسانية إلى الإقرار بمحدودية اللغة التعبيرية فاللغة لا تعبر عن الحقيقة في تمامها و كمالها، و إنما أصبحت توظف لبسط نفوذ الإنسان على الأشياء، و ذلك عبر عملية استبدال واقع متحول، حيّ، خلاق، مرن، بواقع لغوي مجمد، ثابت، متكرر، رتيب، يمكن من التحكم في الأشياء و السيطرة عليها. و تلك هي وظيفة اللُّغة حسب برغسون اللُّغة، مع برغسون، منخرطة في سياق الفعل و الممارسة العملية للإنسان.

السيالاسي الفالفة المرز عن هذه النظرة الاختزالية للغة اعتراف بمحدوديتها التعبيرية، و تتحلُّم الله المحدوديّة في مستويين:

المستوى الأول ( محدودية في التعبير عن الأشياء الخارجية ): و هنا تتسلل اللغة بيننا و بين الشيء، إذ هي " تحجب صورته عنا ". فالكلمة تفترض، غالبا، رعا من العموميّة، من حيث مي تحيل إلى جنس Genre ( يوحد بين محموعات منتوعة )، تذفى تفرد الأشياء و ميزتها الحقيقية،

 عندما ننطق، أو حتى نسمع كلمة "شجرة "، لا نتمثل صورة شجرة معينة و معادة، بل نستحضر فكرة مجركة خالية من كل صورة واصحة و جلية.

من الصنعب، كذلك، التعبير بدقة، بواسطة كلمات اللّغة عن كلّ الفوير قات و الثالق المميزة لزرقة سماء. فحين نقول " السماء زرقاء "، فنحن لا نعبر بصدق الله حقيقة الأشياء، لأنّ هذه الزرقة تختلف من مكان إلى مكان و من وقت إلى الله من جهة أخرى ليست اللغة عاجزة فصيب عن التابير عن الشيء، بل الها ما تعدمه تعدمه و تحجبه.

المستوى الثَّاني ( محدوديّة في التّعبير عن الذّات ): أما هنا فتعجز اللّغة، من المُ اخرى، عن النَّهبير عن حالتنا النَّفسيَّة و عن مشاعرنا في حيويتها و في العلما، فليس في اللغة ما يمكن من أن نعبر بدقة متناهية عما نشعر به من محبة ا الراهية، و عمّا نحسه في أنفسنا من فرح و اكتتاب. إن اللغة لا تنقل من هذه المشاعر سوى جانبها العام غير الشخصى. فكما يرى برغسون إننا، إذ نحيا اللَّمة، " فإننا نحيا خارج الأشياء و خارج ذاتنا ".

ان نقد برغسون لمستطاع اللغة ينضوي ضمن نقده للعقل و الفلسفات العقلية معتبرا الحدس هو البديل لكل من اللغة و العقل. فالمعرفة الحقة هي التي ١١

# النيا- الشفهر بالإنا والشفهر بالذير



### والم بالطريقة الجداية:

### ا/- طرح المشكلة: احتمال وجود رأيين [متناقضين]

له إذا ما نظرنا لتاريخ الفرد منذ ظهوره إلى يومنا هذا لم يجد ذاته بمفرده دون لوات الآخرين ، والحقيقة التاريخية تأكد أن " الإنسان مدنى بطبعه" ، ولكن حدث جدال وصراع عميق بين الفلاسفة والمفكرين وعاماء النفس في هذه المشكلة اللسفية المطروحة بقوة، ولهذا يمكن طرح تساؤلات قوامها: إلى أي حد يمكن الراك ذواتنا بذواتنا دون غيرنا ؟ أو بعبارة أخرى: هل شعور الفرد بذاته معرفته لغيره ؟

# اا/- محاولة حل المشكلة:

# \* 1/- الأطروحة:

ل هذاك العديد من المفكرين والفلاسفة من أدلو بدلوهم تجاه هذه القضية الفلسفية من خلال تأكيدهم على أن الإنسان بفضل وعيه فهو الذي يزن الأشياء والظروف، المكان الإنسان أن يردك ماضيه وحاضره ومستقبله، فالشعور هو شعور الذات النها أو لذواتنا وهو من يعرف أنه موجود، ومن هؤلاء الفلاسفة نجد السلطائيين أمثال "بورتاغوراس وجورجياس وهيبياس" الذين يقولون : «إن الاسان مقياس كل شيء» ومعنى هذا القول أن الإنسان يعرف ويدرك حقائق الأشياء والمفاهيم في شتى مناحي الحياة من عمق ذاته بذاته دون أن يعرفها عن الره، وخاصة في جانب الأخلاق، حيث ما أراه أنا خير أنت تراه شر والعكس، ما أراه نافع أنت تراه ضار وقياسا على سائر مجالات الحياة، وكما يقول سقراط ما أراه نافع أنت تراه شر والعكس،

تتمّ بالشّعور، أي تلك المعرفة المباشرة التّي تتّحد فيها الذّات بالموضوع التأكيد على الجانب الأداتي و النّفعي للّغة. تجاوز التّصورات السّابقة التّي تقرّ بأنّ وظيفة اللّغة هي التّعبير.

# حل المشكلية: ١١٠ الله العربي المساورة ا

اللّغة، إذن، لا تمكّننا من الوعي بذاتنا، و لا من التّعبير عن هذه الذّات، بل إنها، على العكس من ذلك، تحول دوننا و دونها.

mind told multi-one transport to the Charles and there is made as



White States of the states and the states are the s

في هذا المقام: «أعرف، نفسك بنفسك» ، وأيضا عالم النفس "مونتاني" في قوله: «لا أحد يعرف هل أنت جبان أو طاغية إلا أنت فالآخرون لا يرونك أبدا». 2/- نقيض الأطروحة:

لكن هناك من عارض الطرح الأول ومن هؤلاء الفلاسفة والمفكرين نجد أرسطو في قوله: "إن الإسمان مدنى بطبعه" ، ومعنى هذا القول هو أن الإنسان بعيش في وسط مجتمع ، فهو في احتكاك متواصل ومستعر ، وهذا ما يجعل الإنسان ينتفس ذاته من خلال الآخر. وقاعدة المحيط الاجتماعي تقول بأنه كلما كان الوسط الاجتماعي أوسع كلما كانت الذات أنمي وأغنى، وإذا أردنا أن نستنطق الواقع فهو الذي يستنطقنا قبل استنطاقه وذلك الأنه يفرض ذاته على الفرد فمثلا الفرد في المؤسسات التعليمية فهو يجد من هو أكثر منه نكاء أو أنوى منه جسدا أو أقل نشاطا، فمثلا إذا ما وجد تلميذا نجيبا في وسط تلاميذ عاديين، في هذه الحالة يحدث تنافس وصراع داخل القسم وينتج منه بناء الذات عن طريق الآخر أكثر ذكاء أو أخلاقا وعلما ومعرفة ونباهة ... إلخ.

### 3/- التركيب: أن روه وم ياس باي ريد تشكينا و رود فقيا التركيب - ا

إنه من غير الممكن أن نعرف ذواننا بذواتنا دون معرفة الآخرين، فهناك ربط وثيق الصلة بين منطق الذات ومنطق الغير ، إنه منطن الأخرين، ومنطق المعاشرة والاحتكاك والتواصل داخل هذا الوجود الفضفاض الرحب.

١١١/ - حلى المشكلة : [الفصل في المشكلة المتجادل فيها].

إن منطق الحقيقة يفرض نفسه علينا بمنتهى الصراءة على أن معرفة ذاتنا بذاتنا غير كافية، بل تمتاج إلى غيرها، وهنا بضبط تصدر فكر المقارنة التي تعطي معنى ودلالة لعلاقة الذات بالغير علاقة لا جدال فيها مطلقا.

م السل السي القالسفة النص الأولى -اكتشاف الأنسا-

لما مكمت بأننى كنت عرضة للزلل مثل غيري ، نبدت في ضمن الباطلات كل الحجج الذي كنت أعتبرها من قبل في البرهان، ثم لما رأيت أن نفس الأفكار التي تكون لنا في اليقظة قد ترد علينا أيضا، ونحن نيام، دون أن تكون واحدة منها إذ ذاك حقيقية، اعتزمت أن أرى أن كل الأمور التي دخلت إلى عقلي لم لكن أقرب إلى الحقيقة من خيالات ، واكن سرعان ما لاحظت أنه بينما كنت أريد ان أعتقد أن كل شرىء باطل فقد كان حتما بالضرورة أن أدون- أنا صاحب هذا التفكير - شيئًا من الأشياء، ولما انتبهت إلى أن هذه الحقيقة: " أنا أفكر اذن أنا موجود" كانت من الثبات والوثاقة (واليقين) بحيث لا يستطيع اللأدريون (عزعتها، بكل ما في فروضهم من شطط بالغ، حكمت أني استطيع مطمئنا أن المذها مبدأ أول للفاسفة التي أتحراها .

أم لما اخترت بانتياه ما كنت عليه، ورأيت أنتى قادر على أن أفرض، انه لم الله أي جسم وأته لم يكن هناك أي عالم، ولا أي حيز أشظه، ولكنني لست الله من أجل هذا، على أن أفرض أنني ثم أكن موجودا بل على نقيض ذلك ، الن نفس كوني أفتر في السَّك في حقيقة الأشياء الأخرى يستتبع استتباعا جد والسبح وجد يقيني أنني كنت موجودا؛ في حين أنه لو كنفت عن التفكير وحده والله كل ما بقى مما فرضته حقا لم يكن لى مسوغ للاعتقاد بأننى كنت موجودا. ولقد عرفت من ذلك أننى كنت جوهرا، كل ماهيته أو طبيعته ليست إلا أن المرا والأجل أن يكون موجودا، فإنه ليس في حاجة إلى أي مكان ، ولا يعتمد الى أي شيء مادي بحيث إن الإثبة أي النفس التي أنا بها هي متمايزة تمام

التمايز عن الجسم بل وهي أيسر أن تعرف؛ وأيضا، لو ثم يكن الجسم موجودا البتة لكانت النفس موجودة كما هي يتمامها".

روني ديسكارت وني ديسكارت المطبوعات المدرسية 2007 - ضع النص في سياق وضعيات المشكلة.

طرح المشكلة: [تعليق وتحديد المشكلة التي يكون النص قد عالجها]

إنه ومما لا شك فيه أن الإنسان في بداية ظهوره، وهو بتساءل عن حقيقة هذا الوجود مريدا للمعرفة قصد التعمق في أنوار وأسرار غوامض هذا المكيان، ومادام أن الإنسان محكوم بثنائية جدلية في صيرورة حيائه، بين الشر والخير، والباطل والحق، والكنب والصدق، والقبح والجمال، والشك واليقين هذه الثنائية المعروفة الأخيرة شكلت جدالا طويلا بين الفلاسفة والمفكرين؛ فهناك من تمسك بالشك المطلق وهناك من عارض هذا الشك المطلق و أعطاه بديلا فلسفيا إن لم نقل بديلا علميا، ففي ظل هذا الصراع أراد "رنيه ديكارت" أن يدلي برأيه في هذا النص، ذلك متسائلا وبقوة التساؤل: كيف تكتشف الأنا هل تكتشف بالشك من اجل الشك أم الشك لأجل الوصول إلى اليقين؟ أو بعبارة أخرى: كيف يمكن الانتقال من الشك إلى إثبات الوجود؟. و هل معرفة الأنا متوقفة على الشك المطلق أم الشك المنهجى؟

محاولة حل المشكلة:

1/ تطيل محتوى النص:

إن صاحب النص يرى أن الوصول إلى اكتشف الأنا اكتشفا حقيقيا يكون بفعل الشك من أجل الوصول إلى اليقين، وهو شك منهجي منظم مدروس حتى لا كون الإنسان مخطئا في معرفة أناه أو معرفة هذا الوجود، فإثبات الوجود متوقف أساسا على الشك الذي يعتبر في حد ذاته فكر. بل يشكل وجودا حقيقيا الفيل.

إن مقولة ديكارت الفلسفية الشهيرة التي ترفرف دائما في فضاء عالم الفلسفة اللول: "أثنا أفكر إذن أننا موجود" لقد دفعت بالفكر نحو النطور والنقدم، كيف لا وهو أب الفلسفة الحديثة نتيجة عقلانيته التي ثارت على ما هو قديم من أفكار بالية الدة وحاول أن يجعل الفكر يتماش وفق الشك فيه حتى يتوصل إلى يقين أمره. ها يعتبر الكوجيبو الديكارتي ثورة ضد ما هو مطلق وثابت في العلم أيضا، وما الورات العلمية إلا ثورة العقل الذي أراد تعقل وجوده في فيض هذا الوجود، -احتى الإبستومولوجيا في تطور العلم يعود نورها إلى المشعل الذي أشعله الكارث على الفكر والمعرف، وفي هذا الصدد يقول ديكارت: "ينبغي لي أن أرفض كل ما يخيل لي أن فيه أدنى شك، ذلك لأرى هل يبقى لدي بعد ذلك السيء لا يمكن الشك قيه أبدا". ويفهم من هذا أن الشك في حد ذاته فكر، والفكر الله حد ذاته وجود، وهذا الوجود هو الذي يقودنا إلى الينين والحقيقة في هذا الون، فالشك المنهجي هو بمثابة الطريقة الفلسفية والعلمية الموصلة إلى اليقين واء تعلق الأمر بنواتنا أو وجودنا ككل،ولقد استقر اليقين في معرفتنا للوجود، ولكن ليس بالإطلاق والتمامية بل هناك النسبة في الوصول إلى اليقين، ولقد فرق الدارت بين الجوهر المفكر والجوهر المتحيز، فالجوهر الأول؛ هو النفس. والجوهر الثاني؛ هو الجسم. وأخذ بالجوهر الأول حتى وإن لم يكن الجوهر الثاني الن يقينية الوجود كامنة في وعي الأنا، وهو وعي بالوجود وحتى وإن النفس لم

تشمل حيزا أو تتقمص جسما، وفي هذا المقام نجد ابن سينا شاطر هذا الرأي الديكارتي من باب إجراء حوار فلسفي على ألسنة هذا العصر ذلك أن ابن سينا حينما بين أن حقيقة الشخصية تكمن في النفس [الأنيا] لأنها ثابتة بينما البدن الغزالي فهو متغير عبر مراحل الزمن، وفي هذا الصدد يحضر معنا حجة الإسلام " أبو حامد الغزالي" الذي طبق هذا الشك المنهجي في فكره وحياته كلها حتى توصل إلى اليقين وخاصة مع الفرق الإسلامية الضالة وتوصل إلى يقين ضلالتها من خلال كتابه "المنقذ من الضلال"، وكما يدق علينا "في المسيس بيكون" باب الخوض في هذا الموضوع المطروح وذلك في قوله : "إذا ما بدأتا في تأملنا بالبقين وانتهينا إلى البقين، وإذا بدأتا بالشك وتحملنان في صبر لحين من الزمن فسوف ننتهي إلى اليقين" ومعنى هذا أن منطق الوصول إلى اليقين لا يكون بالحكم المباشر باليقين، بل لا بد في البداية من الشك الوصول إلى اليقين.

حقيقة لقد استطاع" رونيه ديكارت" أن يجد منهجا جديدا في معرفة يقين الأنا والوجود ككل، وذلك وفق الشك المنهجي، ولكن هناك انتقادات موجهة له في هذا الصدد من قبل الفلاسفة وعلماء الاجتماع وعلماء النفس أمثال "جورجياس" و"بيسرون" اللذان حاولا عدم الشك في هذا الوجود، لأن هذا الشك يبعدهم عن سعادتهم في الحياة، لذا فهم ينادونا بالا أدرية، أي باللا معرفة واللا علم في هذا الوجود، والحكمة عندهم تقول لا نصدر الأحكام أبدا بل علينا بالامتناع عن ذلك.

حقيقة إن اكتشاف الأنا يكون بالشك من أجل الوصول إلى اليقين هذا مقبول بينما الشك من أجل الشك غير مقبول.

حل المشكلية: [موقع الرأى المؤسس حول المشكلة]

إن مبدأ الشك المنهجي المنظم المدروس تأسست عليه كل الخطابات الفلسفية والعلمية، ولا مجال للشك في هذا المبدأ. لأنه استطاع أن يصل إلى الحقيقة والبقين.

الدراسة الجزائري www.eddirasa.com

The large un lange in the the change the first

AND ALCOHOLD SELECTION AND A COLOR

THE RESERVE OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NAME

# äilgámall g äggil -lilli

المسؤولية الأخلاقية ؟ هل هناك علاقة بين المسؤولية الأخلاقية ؟

يعالج بطريقة المقارنة:

طسرح المشكلة:[احتمال وجود مواطن تشابه بين طرفين مختلفين]

إن الإنسان باعتباره كائنا عاقلا حرا فهو بالضرورة سنؤولا تجاه ما يصدر عنه من أفعال وسلوكات، فما دام أنه مسئولا فهذا يعني أنه يتحمل عواقب أفعاله وتصرفاته سواء كان ذلك تجاه نفسه أو تجاه الآخرين، فالمسؤولية التي تتبعث من الذات العميقة تسمى المسؤولية الأخلاقية، والمسؤولية التي تتأتى من المجتمع تسمى بالمسؤولية الاجتماعية ، ومن خلال المسؤولية الأخلاقية والمسؤولية الاجتماعية ينشأ الشعور والإحساس بالمسؤولية لدى الإنسان على أنه مسئول أمام ذاته وأمام المجتمع، فما دام الحال كذلك ، فما العلاقة المرجودة بينهما ؟ وما الفرق الموجود بين المسؤولية الأخلاقية والمسؤولية الاجتماعية ؟ و بعبارة أخرى: هل هناك علاقة بين لغة الضمير ولغة المجتمع ؟

محاولية حيل المشكلية:

### 1- مواطن الاختلاف:

إن النظرة الفاحصة لنقاط الاختلاف تجعلنا نقف وقفة تأمل وإدراك ومعرفة بخفايا وأسرار الاختلاف بين المسؤولية الأخلاقية والمسؤولية الاجتماعية؛ حيث أن المسؤولية الاجتماعية ناتجة عن ما يفرضه المجتمع على الفرد سواء كانت مسؤولية مدنية أو جنائية أو عرفية، أي أن مصدرها المجتمع، أما المسؤولية الأخلاقية ناتجة عن الضمير الداخلي للإنسان بعيدا عن سلطة المجتمع ، وكذلك فالمسؤولية الاجتماعية تهتم بحجم الضرر ظاهريا خارجيا كالقتل والسرقة

السيل في القالمة قام المسؤولية الأخلاقية الأخ

والاغتصاب، وكلما هو ظاهري مرئي تجاه المجتمع، أما المسؤولية الأخلاقية النها تنطلق داخليا باطنيا عن طريق رقابة الذات حول ذاتها، وهذا ما من خلال حرائم تتركب في صمت كالخيانة والغدر والحيل دون أن يترصد ذلك المجتمع بل الضمير هو الذي يرصدنا هنا، يحيث تحدث الأمور في هدوء تام دون علم أحد ولكن هناك فقط توقد نار رقابة الضمير، وبالإضافة إلى هذا فالمسؤولية الاجتماعية عقوبتها القصاص أما المسؤولية الأخلاقية فقوبتها الندم، وأيضا المسؤولية الأخلاقية الأخلاقية فقوبية.

# 2- مواطن الاتفاق:

كلا من المسؤولية الاجتماعية والمسؤولية الأخلاقية ناتجة من كون أن الإنسان المصدر الحقيق لهاتين المسؤوليتين بالفعل ، وكلاهما يسعيا إلى زرع الخير في الحياة الإنسانية قصد تحقيق السعادة و الاطمئنان، والأمن، والاستقرار، كذلك كلاهما يحبذان الخير وينبذان الشر.

# العدادة العلاقة بينهما:

إن طبيعة العلاقة هي علاقة تلازم وتكامل، بحيث أن المسؤولية الأخلاقية السبية السبها النية أما المسؤولية الاجتماعية فأساسها الخطأ، والضرر، والعلاقة السببية النية أما المسؤولية الأمر كذلك يعني أنه لا بد النظر إلى طبيعة الضرر وكيف حدث ؟ هل كان عن حسن التية أو سوء النية ؟ فإذا كانت النية متوفرة النا العقاب سديدا، أما إذا كان العكس فالعقاب يكون مخففا، إذن العلاقة هي ملاقة تلازم وطيد من غير فصل بينهما.

حل المشكلة: إن العلاقة بين المسؤولية الاجتماعية والمسؤولية الأخلاقية، هي علاقة العامل، بحيث أن سبب وجود المسؤولية الاجتماعية هي المسؤولية الأخلاقية، وهذا التداخل المحكم هو الذي يلح وبكل الموضوعية على أن العلاقة بيتهما هي علاقة تلازم وتكامل الملاقة.

السيل هي العقاب ضرورة اجتماعية أم مطلب أخلاقي ؟

عدل العقاب ضرورة اجتماعية أم مطلب أخلاقي ؟

# يعالسج بالطريقة الجدلية:

# طرح الإشكالية:[احتمال وجود رأيين جدليين متناقضين]

إنه إذا ما سلطنا الأضواء المعمقة على تاريخ وجود العقاب في المجتمعات الإنسانية لرأيناه أنه بدأ منذ أن بدأ الإنسان يتمدن ويتحضر، ذلك قصد تأسيس فكرتي الأمن والاستقرار في وسط المجتمع، ولكن القضية خير مطروحة في هذا المقام ، بل القضية مطروحة في مدى مشروعية العقاب، بحيث هناك من يرى بأن العقاب ردعا للمجرم وهناك من أرجعه إلى ظروف وأسباب عدة لارتكاب الجرائم ، وفي ظل هذا الصراع المرير يمكننا طرح التساؤلات التالية : إلى أي حد يمكن أن تعاقب المجرم على إجرامه ؟ أو بعبارة أخرى : ما الذي يؤسس مشروعية العقاب ؟ شل وجب معاقبة المجرم دون النظر إلى ظروفه التي دفعته للإجرام ؟

# مناولة حل المشكلة: المشكلة: المشكلة المسكلة المسكلة المسكلة المسكلة ال

إن النظرية المثالية [ العقلية ] ترى أن المسؤولية والعقاب قضية أخلاقية بحتة، فالإنسان له ملكة الاختيار والتمييز بين الأفعال والأعمال، وبإمكان الإنسان أن يغربل وينقح كيفما يشاء والغاية من العقاب هو تطهير النفس من الشرور وإنصاف المعدالة ، ولهذا فالمسؤولية أخلاقية وفردية ، ومن هؤلاء الفلاسفة والمفكرين أمثال الفيلسوف اليوناني "أفلاطون" الذي يقول في هذا الصدد: " إن الله بريء والبشر هم المسئولون عن اختيارهم"، ومعنى هذا التول هو أن الله بري، من الإنسان في اختيار الأفعال والأعمال، بل هو مكلف ومسئول في أفعاله بنفسه

السلامي السلامي السلامي السلامي السلامي السلامية

دون أي إكراه أو ضغط ، وكما يشاطره الرأي تلميذه "أرسط و" الذي يقول: " بدب أن يكون العقاب أشد وأكبر من اللذة التي يحصل عليها المجرم أثناء التكاب الجريمة "، ومحتوى هذا القول عند أرسطو هو أن الهدف من العقاب هو الديب المجرم وردعه، ووجب معاقبته أكثر من اللذة والرغبة التي يحصل عليها الناء إجرامه ، أي عقوبة أكثر شدة و قسوة. وإلى جانب هذه الأراء هناك رأي العرقة الإسلامية " المعتزلة " بحيث يقولون مقولتهم الشهيرة : " إن الإنسان وطلق أفعاله بحرية لأنه بعقله يميز بين الخير والشر، فهو مخير إذن، فهو مكلف"، وفحوى هذا القول هو أن الإنسان بحكم أنه حر فهو مخير في أفعاله بين الغير والشر، والحق، والباطل، والعدل، والظلم، والصدق، والكذب، وغيرها من اللقضات الحياة، وكما يؤيد هذه الآراء السابقة قطب الذك مفة النقدية ومؤسسها المانويل كانط" في قوله: إن الشرير يختار أقعاله بإرادته بعيدا عن تأثير البواعث و الأسباب، فهو بحريته مسدول" والمراد هذا أن الإنسان الشرير هو ى يصدر عنه فعل الشر من عقله وإرادته بعيدا عن الظروف والأسباب المارجية، ففي هذا المقام فهو مسئول عن أفعاله دون شك في ذلك، ويقول أيضا الد: إن الشرور المتقشية في العالم إنما هي نتيجة حرية الاختيار"، وهنا يلح المل على أن جل الشرور المنتشرة في العالم بأسره هي كلها تعود إلى أساس هرية الاختيار والتمييز بين الأفعال والأعمال.

# 1/ نقيص الأطرودة: ٥٠٠٠ العام المالية ا

حقيقة ما طرحته المدرسة العقلية على أنه وجب ردع المجرم مادام أنه حر مستار بين أفعاله ، ولكن هناك مدرسة فلسفية حديثة ثارت وناهضت هذا الطرح له هذه المدرسة العقلية بطرح البديل الثوري، إنها المدرسة الوضعية [نظرية السلاح والحماية] التي ترى بأن ارتكاب الإنسان للجرائم نتيجة طروف وأسباب المسلاح والحماية]

فالجريمة حسب هذه المدرسة نتجت نتيجة عوامل بيولوجية واجتماعية ونفسية، إذن الجريمة هي ثمرة حتمية لمجموعة من الأسباب والشروط والظروف إذا توفرت حدثت الجريمة، ومن هؤلاء الفلاسفة والعلماء نجد أمثال العالم البيولوجي "لومبروز" حيث يرى أن الإجرام يحدث نتيجة عوامل وراثية، حيث يولد الطفل مزودا بالمورثات الإجرامية، ولهذا صنف لومبروز المجرمين إلى خمسة أقسام: "ولا مجرمون بالفطرة بحيث يولدون على الإجرام وجب القضاء عليهم، ثانيا : مجرمون بالعادة أي الذين تعودوا على الإجرام لذا وجب القضاء عليهم، وثالثا: مجرمين مجانين ذلك نتيجة اختلال عقلي ، ولهذا وجب علاجهم بالطب النفسي ، ورابعا هناك مجرمين بالمصادفة وذلك وفق إغواء زائل مؤقت يخدعهم ففي هذه الحالة وجب علاجهم وإصلاحهم"،

وإلى جانب الطرح البيولوجي هناك طرحا آخر اجتماعيا ويتزعم هذا الطرح عالم الاجتماع "فيري" الذي يرى أن الإجرام نتيجة ظروف اجتماعية قاهرة فالإجرام يقع في حالة الفقر المدقع أو نتيجة الغنى الفاحش، ويقع الإجرام أيضا نتيجة التفكك الأسري... هي كلها دوافع وأسباب لوقوع الجرائم، وفي هذا المقام نجد الطرح الاجتماعي يطالب بتوجيه وإصلاح المجرم لحماية المجتمع، وإلى جانب هذا الطرح الاجتماعي هناك طرح آخر نفسي لدى العالم النفسي "سيغمونه فرويد " الذي يرى أن الإجرام يحدث نتيجة اضطراب نفسي أو كبت نفسي، لأن الإنسان المريض مرض نفسي فهو في حالة لاشعورية لا يعي ما يفعل من أفعال وسلوكيات ، اذا وجب أن نعالجه لا نحاربه.

أما المشكلة الثانية والتي تتعلق في دور الجزاء والعقاب؛ فهذا الاتجاه جعل الغاية من الجزاء هي حماية المجتمع من آثار الجريمة.

### د/ تركيـــــــ:

حقيقة إن العقاب مطلب أخلاقي حاسم، وضرورة اجتماعية لضبط الأفراد احساية الممتلكات العامة وحماية المجتمع، إذن هذاك مشروعية للعقاب الذي الدأس إلى ردع المجرم وحماية المجتمع، طبعا مع مراعاة الأسباب المؤدية إلى الحرام.

المشكلية : [القصل في المشكلة المتجادل عليها]

إن مسؤولية الإنسان نسبية، والغاية من الجزاء أخلاقية و اجتماعية في آن والمد ، فالعقاب مشروع لأنه يقوم ويوجه سلوك الفرد، والمجتمع، مع ضرورة واعاة الظروف والبواعث والأسباب العالقة بالمجرم.



السيل فلتي الفلسفة المسل فلتي الفلسفة المسل فلتي الفلسفة المسلومة الحرية ؟ المسلومة الحرية ؟

# يعالج بالطريقة الجداية:

# طرح المشكلية: المناه ال

تعتبر مشكلة الحرية من أكبر القضايا الفلسفية الشائكة التي دار حولها الجدل الكبير ، فإذا كانت الحرية هي تجاوز كل إكراه داخلي أو خارجي، فهل وجد الإنسان نفسه في هذه الحالة، و كانت هذه الإشكالية محل تتاول العديد من الفلاسفة منذ القديم، فمنهم من يرى بأن الإنسان يخضع للعديد من الحتميات وبذلك فهو غير حر ومنهم من يرى بأن الإنسان وجوده يعني حربت ومن هنا يطرح الإشكال، هل الإنسان مسير أو مخير؟ بعبارة أخرى إلى أي مدى يمكن القول بأن الإنسان حر؟ ، وهل يمكن الحديث عن الحرية في ظل وجود الحتميات ؟ محاولسة حل:

# 1/ الأطروحـــة:

التسليم بالحد سيات يتقي الحرية، فالإنسان مقيد وليس حر، وإذا قال بأنه حرا في اختيار أفعاله فهو بذلك في وضعية الابتعاد عن الواقع، هذا الواقع الذي يفرض عليه كيف يسير ؟وماذا يختار؟ وهناك سيطرة حتى على طبيعة أذواقه تجاه الأشياء، لأن اختيارات الإنسان خاضعة للعديد من الدوافع والحتميات.

فإرادة الإنسان مسجونة في غرفة تتكون من أربع جدران هذه الأربع، تتمثل في الحتميات الأربع، والفيزيائية والنفيزيائية والاجتماعية، والانسى سقف الغرفة وهو يتمثل في الحتميات الدينية.

فإذا ما نظرنا إلى الحتميات البيولوجية سنجد أن كل فرد يخضع إلى العوامل الفطرية والوراثية، فتلك العوامل يولد كل فرد مزود بها وخاضعا لمعطياتها حبث

لا يمكن له أن يتحرر منها، فلا يمكن الفرد أن يختار لون بشرته أو طول قامته الا يمكن له أن يتحرر منها، فلا يمكن الفرد أن يختار لون بشرته أو طول قامته الا مستوى ذكاءه، فكل إرادة فرد تخضع للطباع المنتوعة رالعوامل الوراثية المختلفة، وهي التي تقرر فيه كيفية تعامله مع الظروف ومع الأفراد، كما أنها لا رائز في اختياره لمختلف سلوكياته، فكلما خضع لطباعه وأحكمت عليه العوامل الوراثية قبضتها كلما ضاق محيط الحرية عليه وقل اعتماده على إرادته، وزاد طبه تيار تلك الدوافع قوة في جر سلوكياته.

والفرد أيضا مسجون بين يدي العادات المختلفة فكما يقول كانط: « كلما ازدادت العادات عند الإنسان، كلما أصبح أكثر حرية واستقلالية» (1).

أما من حيث الحتميات النفسية فترى مدرسة التحليل النفسي أن الإنسان مقيد من طرف قوى ثلاثة وهي المحيط، و الليبيدو، والأثنا الأعلى، أما فرويد فيرى أن الرد تسيطر عليه الاندفاعات اللاشعورية من كبت ورغبات وعقد نفسية.

اما بخصوص الحتميات الاجتماعية فسجنها واسع المجالات وبحسر قيودها سبق، فالقواعد الأخلاقية، والقوانين التي نجدها في مجتمعنا تعتبر أول قيد يعيشه المرد، فأنت تريد القيام بشيء ما إلا وقمت بعملية عفوية داخل فكرك متسائلا، هل تقبل به عائلتك، هل يقبل به دينك ويرضي به مجتمعك والإجابة ستكون في الرود هذه المجموعة. وبهذا تكون مقيدا بهذه العوامل الاجتماعية، لأنك لا مسليع أن تخالف قواعدهم الأخلاقية وقوانينهم التشريعية، فهم يقرون كل القوانين الشيم مطالب بالسير على منهاجها كلها، حيث لا تستطيع أن تبيح ما حرمه المستمع وأن تحرم ما يطالبك به ويلزمك به.

وإذا نظرنا إلى الحتميات الدينية، فالإنسان تحت إرادة خالقه، فمنذ أن خلقه الله الله الله الله عليه بأن يُقبل على هذا، أو أن يترك ذلك، وأن يختسار

المد الزعبي، نفس المرجع السابق ، ص22.

الذهاب في هذا الطريق، فضلا عن الطريق الآخر وهنا يقول القديس أو غستان: " الله تكلم مرة واحد وقال كل شيء"، فالمقصود بهذا القون أن الله قد فصل في كل شؤون أمرنا. فاختياراتنا خاضعة اقدرة ومشيئة الله لقوله تعالى: « وما تشاعون إلا أن يشاء الله رب العالمين» ويقول أيضا سبحاته وتعالى: " من يهد الله فهو المهدي، ومن يظلل فلن تجد له وليا مرشدا"-الأبـة17 من سورة الكهف-، وهذا ما نظرت إليه الجبرية حيث يرى فيها جهم بن صفوان أن الأفعال التي يقوم بها الإنسان، في الحقيقة هي أفعال ليست منه و لا من إرادته، بــل الله

إذن الحرية وهم لم يستطيع سلوك الإنسان أن يعيشه، ولم تستطيع إرادته أن تشم نسماتها. فالشعور بالحرية بالنسبة له لذة لم تستطيع جوارحه أن تتذوق طعمها وأن تنعم بالشعور بها، وقد صدق ما قاله سبينوزا: « إن و همنا بحريتنا أت من الشعور بأفعالنا، ومن جهانا بالأسباب التي تدفعنا للفعل» (1). ويقول أيضا: يظن الناس أنهم أحرارا لأنهم يدركون رغباتهم ومشيئتهم، ولكنؤم يجهلون الأسباب الذي تسوقهم لأن يرغبوا أو يشتهوا".

### 2/ نقيضها:

بإرادته وقدرته هو الفاعل فيها.

إذا نظرنا إلى الحرية فهي « في المطلق، هي تقريسر الموجود لمصيره، وحرية الإرادة هي إمكانية التصرف وفق دوافع تنبع من الداخل، ولا تتحدد وأل الظروف الخارجيسة» (2) وهناك حجج كثيرة تثبت بأن كل ما يصدر منا هو مس إرادتنا ونابع من حريتنا ومن هذه الحجج نذكر:

# - الحجة النفسية: المسابق المسا

ف« هي قدرة نفسية تتخلص من كل الأغلال والقيود، ومن النزعات المخالفة اللهم الحرية، ولا شك أن التكوين النفسي السليم، هو من السشروط الأساسية لممارسة الحرية في مجالات السياسة والثقافة والفكر» (1)، وترى المعتزلة «أن الإنسان يحس بنفسه وقوع الفعل حسب الدواعي والصوارف، فإذا أراد الحركة لحرك، وإذا أراد السكون سكن، فلولا صلاحية القدرة الحائثة لإيجاد المراد لما من نفسه ذلك» (2)، ويقول ديكارت: " نتعرف على حرية إرادتنا من خال المرتف الذاتية" .ويقول أيضا برغسون: " الفعل الحر تقدم متصل يبدأ بضرب من العزم ثم ينموا ويتضح مع النفس كلها إلى أن يصدر عنها كما تسمقط الثمرة اللاشجة من الشجرة"، إنن فشعور الإنسان بالحرية يدل على أن ما يصدر منه هو من الحرية نابع.

### ب- الدجــة الاجتماعيــة: الله العالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم

إن المجتمع لو رأى أي سلوك يصدر عنا ظله الحتمية، و وراء الصغوطات، ومن خلفه القيود البيولوجية، والنفسية ... الخ، ما كان ليحاسبنا على أفعالنا وما كان له ليحملنا نتائج ما نقوم به، وما كان له ليطالبنا بالتعويض عن الأخطاء التي سدر منا فالمادة 124 من القانون المدني الجزائري تقول: « كل عمل أيا كسان الائتبه المرء ويسبب ضررا للغير يلزم من كان سببا في حدوثه بالتعويض». ان « فالحرية تتحرك في مواقع المسؤولية العامة والخاصة» (3).

الحجة الأخلاقية:

<sup>(1)-</sup> تفس المرجع السابق، ص 13.

<sup>(2)</sup> كميل الحاج، الموسوعة الميسرة في الفكر الفلسفي والاجتساعي، مكتبة لبنان ببيروالها لبنان، ط1، سنة2000، ص202.

محمد محقوظ، الأمة والدولة، المركز التقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، سنة 200، ص202.

المكي تواتي وآخرون، القلسفة، الديوان الوطني للمطبوعات المدرسية، الجزائر، 1999، ص65.

محمد محقوظ، المرجع السابق، ص20.

0 0 0 0 0 0 0 0

« الحرية عند كانط هي صورة معقولة متعالية، وهي مبدأ الأخلاق، لأنك لا تستطيع أن تتصور معنى الواجب دون أن تتصور الإنسان حرا فيما يختار من سلوك» (1). ويقول هنا كانط: يجب؛ إنن تستطيع، فالإرادة الحرة والإرادة الخاضعة للقواعد الخلقية هما شيء واحد".

# د- الحجة الدينية: من ومعالى المعاجب المناوية المناوية المعالمة الم

« فالحرية جزء من قانون التكريم الرباني للإنسان» (2) وتعني الحرية « في المنظور الإسلامي، هي نفس الإنسان، فينبغي لها أن تتحرر مسن كل القيود والأغلال والأهواء والنوازع التي تحول دون حريته وانعتاقه الحقيقي» (3)، ربسا أن الله سبحانه وتعالى جعل للإنسان عقلا بستطيع من خلاله أن يميز به بين مختلف الأشياء ، ترك له بذلك حرية اختيار العقيدة «حيث أن الإيمان بالله سبحانه وتعالى، تكون ممارسته قائمة على اختياراته، لقوله تعالى: " ألم نجعل له عينين ولمانا وشفتين، وهديناه النجدين" (4) الآية و و 10 من سورة البلد – فلو لم يكل الإنسان حرا، ما كان الله ليخلق الجنة جزاء لمن اتبع هداه، والنار عقابا لمن ظل عن سبيله ورشده، ثم إن حرية الإنسان تكون بمعرفة الإنسان لمفهوم الحرية بذاته وأن يسلم به، فلو بحث عن برهان لحريته، قتل حريته بيده كما يقول الآن: « كل برهان على الحرية قتل لها» (5).

# السال في القالمة المالي السال في القالمة المالي السال في القالمة المالي المالي المالي القالمة المالي الما

رغم الحجج التي أتى بها دعاة الحرية إلا أنها تبقى قاصرة في نفي الكثير من الحتميات التي يعيشها الإنسان حقيقة في حياته، حيث يتعرض إلى حتميات الواجية ونفسية وأخرى اجتماعية لم يستطع في أدائه لكل سلوك وفي اختياره لكل فعل أن يتحرر منها، أما من الناحية الدينية فالإنسان يخدنه لإرادة خالقه فكل شيء سلكناه وقمنا به وقادنا إلى طريق صحيح أو خاطئ، صعب أم يسير، فهذا من عند إرادة الله لقوله تعالى: "قل لن يصيبنا إلا ما كتب الله لنا" - الآية 59 من سورة التوبة -، فأين الحرية إذن؟ وعلى أي أساس يمكن أن نكون أحرار أو من الول بأننا أحرار؟ إذا كانت الحتميات هي ظل مرافق لكل ساوك.

من خلال المواقف السابقة المتناقضة والمتضاربة حول مشكلة الحرية بين الإثبات المطلق الإثبات تطرح عدة أسئلة، هل تبقى مشكلة العرية محصورة بين الإثبات المطلق النفي المطلق فقط؟ ألا يوجد موقف تجاوزي يمكن الاعتماد عليه كموقف يمكن لا يركب بين أنصار الجبرية وأنصار حرية الاختيار؟، وهل يمكن أن يكون هذا الموقف ان وجد طرحه أكثر واقعية ؟

إن الإجابة عن تلك الأسئلة نجدها في طرح ابن رشد امستكلة الحريسة لأن مواقع كان أكثر واقعية وقربا إلى الحقيقة التي طالما بحث عليها الفلاسفة، إذ يرى الن رشد - « بأن الله عز وجل خلق للإسمان قدرة على القيام بمختلف الأفعال التي تمكنه من التكيف مع مختلف المواقف، لكنه جعل لهدده القدرة قدوانين المروطا خارجية تعيط بها» (1)، أي أن هناك علاقة سببية بين ما يصدر من الاسان من سلوكيات، وبين القوانين الخارجية المسطرة أساسا لتكون متلائمة مع السلوكات، فالقوانين الثابتة التي خلقها الله في الطبيعة هي ما يمثل القضاء و

<sup>(1) -</sup> كميل الحاج، المرجع السابق، ص203.

<sup>(2) -</sup> محمد محقوظ، المرجع المنابق ، ص20.

<sup>(</sup>a) - المرجع السابق ، ص20.

<sup>(4)</sup> ناس المرجع،

<sup>(5)-</sup> لحمد الزعبي، المرجع السابق، ص31.

المكن التواتي وآخرون، المرجع السابق، ص67.





حي 360 مسكن شارع الأخوة عيسو عمارة C 25 C بن عكنون - الجزائر العاصمة الهاتف: 090.87.72.97 - 062.86.28.35



القدر أي كل ما شمل الجبر، أما القدرة النفسية التي من خاتاها يصدر الفعل بما يتفاعل مع تلك القوانين بحرية القيام وعدم القيام تمثل إرادة الاختيار النابعة عن حريته.

# حال المشكلية:

إن الحرية من أصعب المواضيع وأكثرها تشعبا، ولكن رغم هذا بقي الإنسان يبحث عن حقيقتها، والوسائل التي تجعله أكثر تحررا، لأن الحرية بالنسبة للإنسان لباس مقدس وشعور راق وشيء لا يمكن العيش بدونه « ألف ليست مجسره وصف مجدد... بل هي الإرادة والعزم وتحمل الصعاب وتقديم التضحيات لتعميق شروط ممارسة الحرية في الواقع المجتمعي» (1)، كما أن «...الحريات الإنسانية دائما لا توهب، وإنما ينجزها الإنسان بإرادته وكفاحه وسعيه الحثيث في سلبل حريته وكرامته» (2)، فبقدر ما عاش الإنسان الحرية الكاملة بقدر ما تعزز قدره وتعالت كرامته، ويقدر ما غيبت الحرية عنه وسلبت منه بقدر ما غربت عنه الكرامة وأشرقت عليه الرذائل.



(2) - نفس المرجع.

<sup>(1) -</sup> محمد محفوظ، المرجع السابق، ص18.